

أنور البجندى

المجتمع الإسلامي المعاصر  
في مواجهة رياح السموم

ردار عاصم

# المجتمع الإسلامي المعاصر في مواجهة رياح السموم

أنور البغدادي

دار الاعتصام

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

مدخل إلى البحث

## المجتمع الإسلامي المعاصر

إن التغريب والغزو الناقفي المسلط من خلال قوى كبرى هي الاستعمار والصهيونية والماركسية تهدف إلى غرضين كبارين :

الأول : هزيمة العقل الإسلامي باذاعة الإلحاد والمعطل من خلال نظريات هدامة وإيديولوجيات مادية تستهدف إعلام الفكر البشري والتشكيك في العقائد والأخلاق والقيم التي قدمتها رسالة السماء .

الثاني : تقويض المجتمع بنشر الإباحية والفساد وتدوير الأمور المصلحة وضررها بإقامة الخصومة بين الرجل والمرأة وبين الآباء والأبناء وبين الشباب وأدوات الترفيه واللهو وخاصة السرخ والسينما والإذاعة والتلفزيون والصحافة .

وقد وفينا الهدف الأول بدراسات واسعة ونحاول في هذا البحث مواجهة هذا الهدف الثاني الخطير ، كاشفين عن تلك التحديات الخطيرة والأعاصير التي تحمل رياح السموم .

هذه التحديات المنطلقة من معسكر الاستعمار على نحو من الأنجام والمنطلقة من معسكر الماركسية على نحو آخر والمنطلقة من معسكر الصهيونية ثلاث تحديات خطيرة تتفق في الهدف والغاية وتختلف في الأسلوب والطريقة

وهي في جموعها تستهدف إخراج المجتمع المسلم من طبيعته وقيمه وأسلوب حياته الذي بناء الإسلام وكيفية ربطه السيادة إلى منهج بشري مضطرب شديد الإضطراب ، وكان أشد ما فرض عليه أسلوب العيش الغربي ، وهو ما أطلق عليه اسم « التفريج » خروجاً عن تقاليد المسلمين وأساليبهم في الطعام والشراب والزواج والتعامل ومواجهة الحياة وهي في جموعها أساليب تقوم على الرحمة والحب وتنبع من الفطرة ثم جاءت المدرسة الاجتماعية لتقول أن الزواج ليس من الفطرة وأن الدين والخلق ليس من الفطرة ! وكما افترضت أن الأخلاق الثانية التي هي من صميم الدين ، عادات وتقالييد تخضع للتغيير مع أهواه المجتمعات وإخلال البيئات والأزمات .

ثم جاءت الماركسية لتجارب الأسرة حر بآعواها وتحطمتها وتعمل على تدميرها ، وتشيء مفهوماً اجتماعياً تستبدل به وجودها ، و جاءت فردية لتفشى مفهوم الجنس و يجعله مصدرأً للعلاقات ثم جاء ماركس ليتشي مفهوم العدة والطعام ويفسر به المجتمعات والحضارات وأخرجت الحضارة المرأة من بيتها ودفعتها إلى ميادين العمل نهاراً وإلى الراتص وغلب الليل مساءً فأدمرت الأسرة تدميراً وطرحت إلى المجتمع أجيالاً من الشباب الذي فقد الحنان والأمومة والذى عاش في أحضان الخدمات والمرضات حيث غابت بناية الرحمة وحل محلها لون من القسوة والعنف دفعه إلى الرفض والعمل على تدمير المجتمع الذى لم يقدم له ما يتطلع إليه من أشواق وآمال

لقد طرحت الحضارة الغربية سومها إلى أفق المجتمع الإسلامي ، من خلال ثلات تيارات عاصفة عنيفة ، عندما سقط المجتمع الإسلامي في براثن النفوذ الأجنبي فعاش أسيراً لنفوذ الحضارة النادمة بما يبيها وإيدلوجياتها وفرضت عليه من خلال مناهج التعليم والتربيه والتلقيف فلسفتهم الأنانية والإباحية بانطلاقها إلى هدم قيم الدين والأخلاق فأصبحت هذه

## السلك ميرراً لفساد المجتمعات وأخراجها من الأسمى التي ينادي على أنسانها الإسلام .

في سنة الاقتباس بين الأمم أمر طبوي ولكن الاقتباس الذي فرضته سطوة الاستعمار والتفوذ الأجنبي هو من أخطر ما واجهه المجتمعات الإسلامية التي لم تكن تملك إرادتها في الاختبار لما يوافق طبيعتها ورفلق ما لا يتفق مع قيمها . ولهذا تشكلت المجتمعات الإسلامية تشكيلاً خاصاً خاللاً التفوذ الأجنبي الذي فرض عليها إطاراً خطأه وفساد تجربته وبعد أن انكسر التفوذ الأجنبي ما زال المجتمعات الإسلامية عاجزة عن التحرر أو استعادة شخصيتها وأسس أسالتها .

إن ميزة الإسلام الكبرى أنه بنى المجتمع الإسلامي من نقطة الصفر ، وأنه صنع مجتمعه الخاص منفصلاً عن المجتمع الوثنى وانشاءه نشأة مستأنفة فقد خلع أبناءه ماضيهم كله وانصروا في مفهوم الإسلام الأصيل وقد حول عقليتهم وتقاليدهم وقيمهما وآخر جههم من الجاهلية بكل مفاهيمها .

ثم كان أبرز ما أعطى الإسلام للبشرية كلاماً : تحرر الفرد من عبودية المجتمع وعبودية الإنسان وعبودية الوثنية والثانية وما يتصل بها من جبريات وفي درجه رياضياً لا يستبعد نفسه إلا لربه وحده كما جعل للقيم العليا ثابتاً لا يتغير ولا يخضع للمواطف والأهواء ولا للبيئات والمعصور .

ثم كان الإسلام شرعة شرعها الحق تبارك للانسان ولم يتركه يشرع لنفسه . بينما جاء المجتمع المعاصر في ظل الحضارة الغربية ليستخدم أهواءه ومتاعصمه في فرض شريعة زائفه .

يقول العقير، الفرنسي ريجي في مؤلفه السيادة والحرية :  
كيف يملك البعض إرادة البعض ويفيد هذه الإرادات ويسمو عليهم

ويفرض عليهم القواعد والنصوص ، وكيف يمكن أن يكون من البشر البشر من يعطي حق التشريع ، لا بد أن تكون هناك جهة أعلى من البشر هي التي تمنع البشر قوانينها .

ومن الحق أن يقال أن الإنسان جزء من عصره ولكن دون أن يفصله ذلك عن أصله الثابت الممتد مع العقيدة وضوابطها ودون أن يقطعه ذلك عن رسالته وأمانته ومسئوليته أمام بناء الحياة والتقدم ، على أن لا يدفعه هذا التقدم إلى الانحراف نحو المذلة وحدها وأن يجعل كل حضارة ومحصوله قهوة رب العالمين يبتغي به رضاه ويستهدف به إثابة المجتمع الرباني والاستعلاء على الشر والارتفاع إلى مقام الحياة الأخرى :

وهم بهذا الفهم يعارضون النظرية اليسارية :

هذه النظرية البالغة التي دمرت المجتمعات الغربية اليوم وخلفت أزمة الإنسان الحديث . تلك النظرية المتمثلة في النفسيّة الفرويدية والنظرية الجماعية لدور كايم والمُنظريّة الاقتصاديّة لماركس ، والنظرية الوجودية لساوز ، والنظرية البرجاتية القائمة على المفعة .

وعلى المسلمين اليوم أن ينظروا إلى تجربة المجتمع الغربي بعين منسوجة لقد نقلت البشرية بين ظهراني عديدة : الفردية والجماعية والأنسانيّة والماركسيّة وجرت المخالع الحسني المنطاق بلا غاية أو هدف وجرت الإيمان بكل إله من صنع الإنسان والإنسان المتأله والإلهاد بكل إله .

وقد عرف العصر الحديث تجاوزات خطيرة : بفهام ترمي إلى عودة الإنسان إلى الرق ، وإلى الجير ، وإلى الوثنية ، وإلى حيوانية الجنس والطعام والانحراف عن الفطرة والغاية الإنسانية الأصلية .

لقد كان هدف الدعوات المدamaة إعادة الإنسان إلى الرق وإعادة الفكر إلى الجبر وإعادة البشرية إلى الوثنية . ورد الإنسان إلى حيوانية الطعام والجنس والقضاء على الفطرة الطبيعية الأصلية للإنسان بعد أن حرره الإسلام من ذلك كله وفتح له الطريق إلى إنسانيته المندوحة إلى القيم العلية .

واليوم تطرح القوى ذات النفوذ هذه المذاهب المدamaة في أفق المجتمع الإسلامي وتبين آراء فرويد ودارون و هيجل في هدم كل عقيدة دينية وتفجيع جماعة الساخطين والختافس والهبيز والعبث واللامعقول ، عن طريق ذلك الركام الضخم من الكتب والمسرحيات والقصص والأفلام .

ومن أخطر التحديات التي طرحتها الفكر الوافد في أفق المجتمع الإسلامي : تلك الفكرة المسمومة « عبادة الحياة »، ودعوة الناس إلى الانكباب على الدنيا بحاولون إشاع نهمتهم منها ولا يفكرون في الآخرة

وكانت محاولات إسقاط الأسرة ، واقول بأن القيمة للمجتمع من الشبهات الخطيرة التي ترفضها الفطرة ويرفضها العلم .

وهناك شبهة القول بأنه ليس هناك فارق بين الشرق والغرب أو بين الأمم والشعوب ، الذي قد يكون صحيحاً من ناحية التكوين الإنساني العام ، ولكنه يكون فاسداً أشد الفساد من ناحية الثقافات والمقاديد ، فقد تكونت لكل أمة خصائص متميزة وإيجاماً مختلفاً .

ولقد كان المجتمع الإسلامي ينفيه قائماً على النظرية الجامدة ، بين العقل والقلب والمادة والروح ، والدنيا والآخرة بينما سيطرت على المجتمع الغربي (أتشطاربه) مدمرة تحول بينه وبين التكامل ، وقد دخل المجتمع العربي مرحلة الأزمة منذ وقت طويل ، بعد أن عجزت الحضارة الغربية

أن توطّي سكينة النفس أو حلمانية الحياة، وينادِي دخُل المجتمع الإسلامي في نهاية عصر التباهي وبداًعه الترشيد.

فالمسلون وإن كانوا قد خضروا زماناً في حل النفوذ الأجنبي للنظام  
ل Bent مفاهيم ، فإنهم قد تنبهوا اليوم بعد التجربة المريرة في الحضرة  
لنظرية القيمة أو النظرية الماركسية أن الطريق أمامهم مغلق ، وأنهم قد  
خسروا أكبر خسارة ، وأنهم وقعوا في بران المزيفة والنكسة والنكسة  
سنوات طويلة وأن لا خرج لهم إلا بال manus المنابع والعودة إلى الأصلية  
وعلهم أن يقدروا أن منهجهم الأصيل هو طريقهم الوحيد ، وأن لهم  
منهجاً متميزاً في الاجتماع يقوم على مفهوم أخلاقي .

ويفرق الإسلام بين الأخلاق التي هي جزء من الدين وبين التقاليد التي هي من صناعة المجتمعات .. وقرر بأن التقاليد العامة لا يجوز أن تتبني من منابع غير إسلامية فالازياه والزيارات والإختلاط وشئون الأفراح والموت والأمور العامة والأسرة والبيوت وكل ما يتصل بها من شئون يحبه أن تستمد مفهومها من الأصلية الإسلامية وأن يرفض المجتمع الإسلامي كل تقاليد مخلوبة ومستوردة ولست تابع من دين آلامه أو تقاليدها الأصلية .

والإسلام مفاهيم أصلية في شأن المرأة والأسرة والعادات والملابس، ويرفض ماتقوله المذاهب الواحدة من أن الجنس عملية بиولوجية لا علاقة لها بالأخلاق، ويرى أن عقاف المرأة والبكارة أصول أصلية، وتقرر أن لا صلة بين المذاهب الاجتماعية والحقائق العلية فالحقيقة العلية تشيد في المعامل: أما المذاهب الاجتماعية فهي نظريات وفروض شخصية وتصيب وتصلح القوم ولا تصلح لآخرين وهي ليست إلا استجابات لتحديات مجتمعات خاصة أو عصون بعینها وأنها لا تصلح لـ تكون قوانين عامة صحة البشرية.

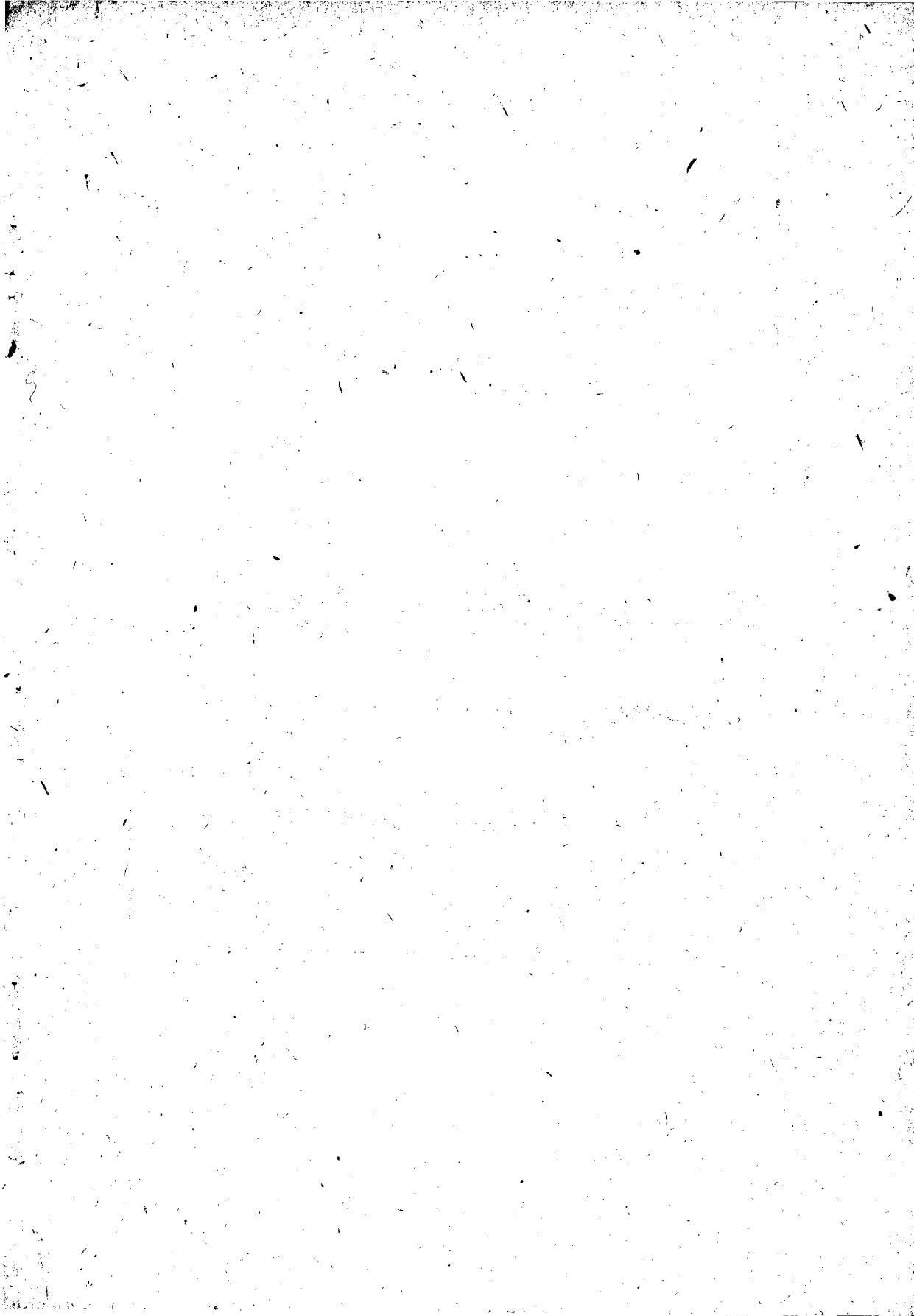
ولقد حاولت القوانين الواقفة التي فرضها الغزو الأجنبي على المجتمع الإسلامي أن تحمى الربا والزنا وبذلك أفسدت الأجيال وهددت وجود الأسرة وبدأ خطر ذلك كله في الم Razam المترتبة أمام الغزو الأجنبي والزحف الاستعماري الصهيوني والماركسي الذي لا يتوقف وكانت أخطر المخاذير التي تهدد المجتمع الإسلامي اليوم : إنما تأتي عن طريق العجز عن تأمين الحدود والضرائب وما تطلق منه أفلام ومسرحيات الجريمة والجنس علينا أن نتساءل ماذا حققت دعوى الليبرالية والماركسيّة اللتين فرضتا على المجتمع الإسلامي ثم تبين فشلها : هل حقق الماكسيون حرية الطعام وهل حقق الليبراليون حرية الفكر ، وهل كان على المسلمين أن يختاروا بين الطعام وحرية التفكير ، مع أن الإسلام حقق لهم حرية الطعام وحرية التعبير معاً دون أن يكلفهم صراع الطبقات أو تدمير الأخلاق .



## الباب الأول

### رياح السموم التي طرحتها النظريات المادية

- أولاً : أثر الرواقد الثلاث : الاستعمار والصهيونية والماركسية .
- ثانياً : عدم الأسرة المسلمة .
- ثالثاً : محاولة القضاء على وظيفة المرأة الأساسية .
- رابعاً : محاذير تواجه رسالة الامومة .



# الفصل الأول

## أثر الروايد الثلاث

( الاستعمار والصهيونية والماركسيّة )

منذ بدأت سيطرة النفوذ الاستعماري الغربي على العالم الإسلامي ، حاول الفكر العربي (الليبرالي الديمقراطي أو اسلامي) السيطرة على المجتمع الإسلامي ، كان هذا الفكر مسيحيًا كثيًرا ، له جذور يوانية و مفاهيم رومانية تقوم على :

(أولاً) الاستعلاء بالجنس واللون وتنظر إلى الشعوب الإسلامية على أنها شعوب ملونة متخلفة .

( ثانياً ) السيطرة الاقتصادية التي كانت تدفع النفوذ الغربي إلى سرقة ثروات هذا العالم الإسلامي و مواده الخام عن طريق إعداد حكام وأمراء ووسطاء يمكثونهم من نهب هذه الثروات .

( ثالثاً ) العمل على دوام السيطرة الاستعمارية و امتدادها و ذلك بتطبيع القيادات والأمة للخضوع لأنماط العيش الغربي والتبعية للفكر الغربي .

و من أجل تحقيق هذا الهدف كان لا بد من إحتواء المجتمع الإسلامي من خلال مفاهيمه الاقتصادية والسياسية والتربيّة .

و لذلك فقد طرح النفوذ الأجنبي منذ اللحظة الأولى فكره فصل الدين عن السياسة وإعلاء شأن العلمانية بفهمه (اللاديني) التي تقرّر إتخاذ

للقانون الغربي الوصفي نظاماً للمجتمع في شئون القضاء ونظام الربا في مجال الآلة صاد والنظام الديمقرطي الغربي في نظام السياسة والعمل على حجب الشريعة الإسلامية بكل معطياتها ومهما تم فقد فتح القانون الوصفي الباب واسعاً أمام رياح السموم التي اجتاحت المجتمع الإسلامي (وفي مقدمتها المخدر والربا والزنا) وسرعان ما تحطمت الحضارة التي كان عرفاً المجتمع الإسلامي خلال قرون ثلاثة عشرة متصلة منذ بزوغ الإسلام فلأول مرة توقفت الحدود والضوابط والقواعد والنظم الإسلامية .

ومكذا طرح في أفق المجتمع الإسلامي (أسلوب العيش الغربي) تحت اسم التحضر والمدنية والتقدم وارتفعت أفلام وغاية النفوذ الغربي لتدعو المسلمين إلى الأخذ بأسلوب «التفرنج» ، لأنه هو الطريق الوحيد إلى الحصول على الحرية والاستقلال ، وبينما كان المسلمون يدفعون النفوذ الأجنبي والاحتلال العسكري بكل ما يملكون من وسائل المقاومة ويستشهدون كان زعمائهم يقبلون أسلوب الغرب في السياسة والاقتصاد والتعليم وبمكشون لها في المجتمع الإسلامي وعاش كرومن في مصر بربع قرن حتى تمكن من تخريج الطبقة المترفة التي قبلت التعاون مع الاستعمار لتكون البديل لوجود الاستعماري السياسي ولتحمل لواء أهداف «التغريب» ، كاملة فلما تحقق ذلك انسحب الاستعمار العسكري مطهراً إلأنه أقام من الوطنين من يعمل من أجل تأكيد وجود «المدنية الغربية» ، والحضارة :

لم تكن محاولة طرح «أسلوب العيش الغربي» في المجتمع الإسلامي باستعمال الوسائل الحديثة هي المقصود فإن المجتمعات تستطيع أن تعيش من الأسلوب المادي ما تراه صالحاً لها ، وكان الهدف كان أبعد من ذلك ، كان وضع المجتمع الإسلامي في حالة التبعية والإحتواء للغرب ، ونقل الجماعة الإسلامية إلى حالة جديدة من شأنها أن تمزق الأسرة :

١ - بالسهرات الصاخبة والخنز ويتصل بها مأمون اختلاط الرجال والنساء .

٢ - التخفف من المذاقات الحلق وفتح الباب أمام الرشوة باسم المذهبية في مقابل خدمة مقدمة على حساب المجتمع .

٣ - الولع بالترف ، والزخرف ، والأواني ، والزينة ، والتحف والموسيقى والتخفف من جديات الحياة وخلق طابع التحلل والرخاوة .

٤ - خلق نوع من الاعجاب بالغاصب وتقليده والتعلم في مدارسه والإيماع لبلاده والاعجاب بآبطاله وكل هذا كان من شأنه أن يحيط في الجماعة روح التشوّه والصلابة والقوة بحيث تصبح عاجزة عن مواجهة التفوّذ الأجنبي والغزو الخارجي ومقاومة السيطرة الأجنبية المتغلبة :

ومن شأن هذا كله أن يجرى تحريرا خطيرا في فهم الإسلام ، فقد استطاعت دعوات الاستشراق والتبشير إلى القول بأن الإسلام دين عبادي لا هوئي محض لا علاقة له ، بالنظم الاجتماعية والسياسية وبذا سرى روح مسيحي في محيط الإسلام حتى وجدنا من يقول أن الإسلام يخفي ما دامت المساجد مفتوحة والموالد مقامة ، أما التنظيم الاجتماعي الإسلامي فقد حجب حجباما خلف الأيديولوجية الغربية الليبرالية الديمقراطية الرأسمالية

وسيطر التعليم الغربي الذي صاغ أجيالا من المؤمنين بالديمقراطية الغربية نظاما للحكم ، والاقتصاد السياسي الربوبي منهجا للتعامل وعن طريق التعليم انطلقت ايديولوجيات أخرى في مجال الفلسفة الاجتماعية والنفس والأخلاق استمدت مفاهيمها من مدرسة الفلسفة الاجتماعية التي أنشأها (دور كاتم) والتي كانت تستهدف سيطرة النظرية المادية والفلسفة الماركسية على الفكر الإسلامي .

لهم لم يلبث المجتمع الالهي أن دخل مرحلة أشدّ خطرًا حين أصبح الفكر الماركسي هو منهج السياسة والاقتصاد والاجتماع في بعض المجتمعات الإسلامية بديلاً للنظام الغربي الديمقراطي الرأسمالي ومرة أخرى خضع التعليم للدراسات الماركسية والماركسيات المادية وأصبح الاقتصاد هو التفسير الوحيد للمجتمع والحضارة والتاريخ .

وقد أمكن عن طريق التعليم والثقافة والصحافة إحتواء المجتمع الإسلامي في نظريات غربية وآفدة وإيدلوجيات غربية وماركسية أخطرها الماركسية والفرويدية والوجودية حيث تفسر الماركسية المجتمع تفسيرًا اقتصادياً وحيث تفسر الفرويدية المجتمع تفسيرًا جنسياً وحيث تفسر الوجودية المجتمع تفسيرًا فردياً :

ومن خلال ذلك طرحت نظريات خطيرة : منها نظرية التطور المطلق ونظرية نسبة الأخلاق ونظرية لا قدرية الأسرة ووجدنا كلام ماركس وفرويد يحاول أن يقدم منهجاً اجتماعياً كاملاً من خلال فرعية الاقتصاد التي هي قطاع من الفكر الانساني لا يسعه طمأن أن ينفرد بنفسه بتوجيه الحياة ولا كذلك فرويد من خلال فرعية النفس .

وكذلك خاضت المناهج والدراسات الغربية من خلال سيطرة المفهوم الشكلي عليها في قضايا لم تستطع أن تقدم فيها الرأى الصحيح ، وكان أبرز هذه القضايا قضية الإنسان نفسه ، وهل هو حيوان يخضع لقوانين الحيوان أو يخضع لتطبيق منهج العلوم التجريبية عليه ومنها قضية الدين ، وهل نزل من السماء أم خرج من الأرض كا خرجت الجماعة نفسها ، على النحو الذي طرحة دور كايم وغيره ونقله إلى أفق الفكر الإسلامي طه حسين وغيره .

وأقد كان من وراء تجارة الغرب المصدرة إلى عالم الإسلام يقوم على الربا والمحرمات والخمر والمخدرات والسموم فقد كانت الأخلاق عقبة في سبيل بمحاج هذه التجارة فكان لابد من أن يطرح في أفق العالم الإسلامي دعوى حارة إلى هدم الأخلاق وتدمير القيم حتى تزخر على الليل والكازينوهات وتجارة الجنس والفساد ولا بد من الدعوة إلى الترف والرفاهة والانحلال لامتصاص رؤوس الأمواء الإسلامية عن كل طريق : عن طريق التفوه وعن طريق الربا وعن طريق الفساد وقام في العالم الإسلامي مجتمع الله الذي أعانت على قيامه كل الأيديولوجيات الغربية والماركسية واليهودية التلودية وفي سنوات قليلة لم تتجاوز العشرة من وصول ركب الاستعمار أمكن للربا بين وتجارة الخمور وتجارة الرقيق أيضاً من الاستغلال على نصف رؤوس المسلمين .

وكان أخطر التحديات التي واجهت المجتمع الإسلامي «مؤامرة برتوكولات صهيون» ، التي تخدمها الناس وتحاول تحقيق هدفها عدة مؤسسات منها الماركسية والشيوعية العالمية ومنها مدرسة العلوم الاجتماعية التي تدرس في الجامعات على أنها علوم أساسية .

ذلك أن الأيديولوجية التي تقدّسها اليهودية: الميالية للسيارة عن العلم كله تسيطر بغير تغيير القيم المدنية والأخلاقية وللأساد المجتمع بالتهلل واللا باحية وهي تضع خططا خطيرة للشباب . يقول البروتو كول السادس ، « فاما شباب الجرائم (غير اليهود) فقد فتاتهم في عقولهم ودوخنا رموزهم وأفسدواهم بتربيتنا لياتم على المبادئ . والظواهرات التي نعلم أنها فاسدة مع أنها تحنّن الفتن لقنواتهم ما زروا عليه ، البروتو كول السادس ، وهذا إشارات متعددة إلى تدبير اليهود لانجاح النظريات الداروينية والذاركسيّة والنيتشية .

ولقد وضحت خطة الصهيونية العالمية في تدمير الماجة مع في ذلك المخطط الذي جرى تفزيذه على أطلق عليه إفشاء العادات الجديدة وإقاد العواطف والاستمارة والاستفزاز والتبرم من شئون الحياة ( وذلك كله حتى يصبح عن المستحيل على أي شخص أن يعلم أين هو من هنا المعرك الذي خاض فيه وقد عُزم الناس اليأس والبلبة ،

وهكذا نجد أن اليهودية العالمية الطامحة في السيطرة على العالم والتي أصبحت قادرة منذ سنوات على احتواء الفكر الغربي والتي تسعى حثيثاً لافساد المجتمع الاسلامي . تجدها تطرح خططاً غایة الخطورة يبدأ من نقطة الانهيار التي قام بها الفنون الاجنبى الاستعماري . ولقد كان لسيطرة اليهودية العالمية على مجالات الاعلام العالمي والسينما والمسرح وكل ما يطرح في باب الفصحى والمسرحيات من مفاهيم مخصوصة أبعد الارزق خلق انشطاراً تهديين في حياة المجتمع الاسلامي الحديث منها ( الجنس والجريمة ) .

يقول الدكتور أحمد محمد خليفه ( إن هناك ظاهرة حديثة ألمت بالمجتمع تلك هي أن عدداً أكبر من الشباب قد أزلق إلى حوة الجريمة ، وإن الرأى في تعليل هذه الظاهرة قد تشعب إلى فرق يلقى اللوم على سياسة التوسيع

في التعليم حتى كان من نتيجتها أن الطلبة الذين يتتمون إلى أسر رقيقة الحال اندمجوا في أوساط أكثر افتقاراً وثراه فشعروا بالعجز عن مواجهة الحاجات التي يتطلبها مستواهم الجديد فاندفعوا للحصول على المال ولو من غير الطريق المشروع ، وفريق يرى ظروفاً أخرى اجتماعية وتربيوية منها ضغوط الإغراء الجنسي ومؤرثاته على الشباب في الوقت الحاضر ، ومما مظاهر التبرج التي جعلت النساء يكشفن أكثر مما يخفين والأشرطة السينمائية ولون معين من الصحف والمجلات وخاصة قصص المتعة ودعوة الانطلاق والتجول والرضا الجسدي ،

« هذه الدوامة المأهولة التي تقدمها الحضارة الحديثة تفقد الشباب توازنه وتبدل تفكيره بما يعيشه عن العمل ويقطعه عن الإنتاج ، وفي البلد أندية وحانات فيها من السكر والقمار والدعارة ما ينتج الجريمة لا محالة ، فتلك الأماكن مغارات للجرائم لا بد أن نعنى بها ولن ينفعنا سن القوانين والإكثار من الشرطة . وإن العلاج الحقيق هو إصلاح الأنسف ومواجهة هذه الآراء الدخيلة وتمكين الأخلاق القوية التي هي عmad كل إصلاح .

(إذ الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم) .

ذلك لأن مرض الأنسف هو المرض الدائم ، هو مرض الوطن ، فإذا عولج سهل الاستعارة لتكوين كياننا النفسي في مجتمعنا العصري على أساس يضمن له استمرار ضعفنا فقد رسم لمدارسنا المناهج والتقاليد التي اقتصر فيها على التعليم الشكلي دون التوجيه النفسي ، حرص الاستعارة على إيقاظ شهوات الناس وهذه آفة الأندية والحانات ودور المقامرة وأسواق الدعارة .

وقد كانت هذه المرافق كلها بما كان يسمى نظام الحياة الأجنبية أما

الصحافة فقد تطورت إلى صناعة تجارية تدفع الغرائب وتسليط أهواه  
الباهير وشوواههم بما تقدمه لهم فلشاً مجتمع الملاهى والسينما للأجنة وتجويد  
لا عيها، وقد فلدت السينما الصحافة في استلهام أهواه الباهير وقال إن على  
البلاد أن تبني كيانها الروحي والفكري والمادي،

وهكذا نجد أن المجتمع الإسلامي قد وقع تحت سيطرة الفوضى الأجنبية  
فانحرف عن طريقة الطبيعي وقد نشأت تلك التحديات الخطيرة في مجال  
الشباب والمرأة والطفولة والأسرة وكان لهذا أثره الكبير في الالخارطى هى  
بنية الانحراف عن منهج الاسلام في بناء المجتمع.

## الفصل الثاني

### هدم الأسرة المسلمة

وَكَرِتِ الْفَلْسُفَاتُ الْمَادِيَةُ وَمَنَاهِجُ الْعِلُومِ الاجْتِمَاعِيَّةِ وَالدُّعُوَّةُ الْمَارْكِسِيَّةُ وَمَذَاهِبُ التَّحْلِلِ وَالْإِبَاحِيَّةِ الْفَرِيرِيَّةِ الْمُبَعُورَةُ مِنْ خَلَالِ الْقَصَّةِ وَالْمَسْرِحَةِ وَالرَّوَايَةِ السَّيْنَاهِيَّةِ وَالَّتِي تَسْتَدِمُ مَفَاهِيمُهَا مِنْ أَرَاءِ فُرْويْدِ وَمَارْكُسِ وَسَارْتِرِ وَغَيْرِهِ عَلَى هَلْمِ الْأَمْرَةِ بِصَفَّةِ عَامَّةٍ وَحِينَ تُطْرَحُ هَذِهِ الْمَفَاهِيمُ فِي أَفْقِ الْفَسْكُرِ الْإِسْلَامِيِّ فَيَنْتَهُ كُوْنُ بِمَنَابَةِ أَخْطَرِ التَّحْدِيَّاتِ الَّتِي تَوَاجِهُ الْجَمَعَمُ الْإِسْلَامِيِّ .

وَمِنْ سِنُوَاتِ طَوِيلَةٍ نَجَدَ مَحَاوِلَةً هَدِمِ الْأَسْرَةِ الْإِسْلَامِيَّةِ عَمَلَ ضَخْمٌ مُنْظَمٌ لَا يَكْشُفُ عَنْ هَدْفِهِ وَيَتَخْفِي وَرَاءَ عَبَارَاتٍ بِرَاقَةٍ لَامِعَةٍ كَتَحْرِيرِ الْمَرْأَةِ وَحِرْيَةِ الْجَلْسِ وَعَمَلِ الْمَرْأَةِ ، وَخَلْقِ الْبَدَائِلِ الْمُخْتَلِفَةِ كَصَدِيقِ الْأَسْرَةِ وَسَهْرَاتِ أَنْدِيَّةِ الظَّلَلِ وَإِبْحَادِ الْبَدِيلِ عَنِ الزَّوْاجِ الْطَّبِيعِيِّ وَحِبْوَبِ مَنْعِ الْجَمِيلِ وَغَيْرِهِ مِنْ وَسَائِلِ قَسْتَهِدِ ضَرِبِ الْأَسْرَةِ فِي الصَّمِيمِ .

وَقَدْ كَانَ لَهُنَّهُ عَوْنَامٌ أَثْرَهَا فِي دُخُولِ (الْأَسْرَةِ الْمُسْلِمَةِ) بِمَرْجَعَةِ حَرْجَةِ مَحَاوِلَةِ لَازِلَةِ قَدَاسَتِهَا وَتَعْرِيَةِ وَجُودِهَا وَتَصْوِيرِهَا بِصُورَةِ فَرْدِيَّةٍ حَتَّى تَسْتَهِنَ خَوْسُ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ بِهَا .

وَالْوَاقِعُ أَنَّ الْأَسْرَةَ بِوَصْفِهَا حَسْنَ الْمَجَمِعِ كَمَا تَعْرُضُ لِمَحَاذِيرِ وَأَنْطَاهِ كَثِيرَةٍ مِنْ أَبْرَزِهَا مَحَاوِلَةُ تَجَاهِلِ الْأَسْرَةِ كَأَسْسِ الْبَنَاءِ الاجْتِمَاعِيِّ كَمَا فِي الْكُتْلَةِ الْشَّرِقِيَّةِ حَتَّى لَا تَكُونَ فَاصِلًا بَيْنَ الْفَرْدِ وَالْوَلَوْلَةِ ، وَحَتَّى لَا يَنْتَهِ الْتَّعْلِقُ بِهَا وَالْأَرْتِبَاطُ بِعِرَاطِفِهَا مِنْ تَعْلُقِ الْفَرْدِ بِالْجَمَاعَةِ الْكَبِيرِيِّ وَوَلَانَهُ لَهَا ،

ولا ريب أن هذا الاتجاه من شأنه أن يرثى لبول كيان المجتمع كله ويعرضه للزوال  
ولا يحمى وجود الجماعة الكبرى.

(ثانياً) خطأ النظرية التي تحاول أن تقول بأن وظيفة الأسرة قاصرة على مجرد إشباع الاحتياجات الجسدية والعاطفية للزوجين ، ذلك لأن مهمة الأسرة تستهدف في الأساس إنشاء وقريبة واحتضان الشهور عاية وإصال القيم والمثل التي تحفظ للمجتمع استمراره وتطوره .

(ثالثاً) محاولة بجعل استغلال المرأة الاقتصادية من عوامل تعتبر علاجها  
بالرجل وبالآخرة بما يصدحها عن رعاية الطفل والبيت وتحصدهما والالتفاد بهم  
إلى الخدم ودور الحضانة ولا بد أن ذلك ستكون له آثاره العميقية في المعاناة  
العاطفية لمؤلاه الآباء نتيجة لتفص الختان الضرر الذي لا ينكره إلا قلوب  
الأمهات .

(رابعاً) يطرع عدداً من الأكاذيب داخل الأسرة بين الوالدين مما يوقع الآباء في حيرة نفسية تشتت عواطفهم وتبعد أحدهم الشخص الذي يستمدونه من مكانة (الأب) باعتباره المصدر الأساسي للسلطة.

(خامساً) قصور الأسرة الجديدة عن دعائية كبار السن من الأباء والأهل والبقاء والبعداء .

(سادساً) صراع الأجيال داخل الأسرة مما يؤدي إلى اهتزاز القيم والمعايير السلوكية بما يفقدها دورها في الضبط الاجتماعي وتحويم الفكر والسلوك مما يعرض الأسرة للتفكك.

هذه الخذير ترجع إلى تلك المحاولات التي قامت بها مدرسة الطوم الاجتماعي والماركسي لمحاولة إهدم الأسرة ، بالإضافة إلى الدعوات المنارة إلى

غير العلاقات غير الشرعية بين الرجل والمرأة ، وإعلاء شأن الجنس ، والدعوة الصادحة إلى إخراج المرأة من بيتها واستغلالها اقتصادياً بما أدى إلى سقوط الغيرة من أجل الزوجة وسقوط العطف من أجل الآباء والأهل .

ولا ريب أن الدعوة إلى هدم نظام الأسرة هي أخطر التحديات التي واجهت المجتمع الغربي وكانت مصدر أزمة الاجتماع القائمة اليوم ، وهي تهدد المجتمع الإسلامي تهديداً شديداً ، مما يتطلب العمل المتصل على حماية الأسرة المسلمة من تلك الأخطار الواقة ، وذلك بالنظر إلى الركائز الحقيقة الفطرية التي قدمها لها الإسلام بحيث أصبحت الأسرة في المجتمع الإسلامي أكبر من كونها مجرد وسيلة لتحديد النسل وتربيه الأبناء وإعدادهم للقيام بدورهم في الحياة الاجتماعية .

فالأسرة - كما يقول الدكتور محمود حسين في كتابه الأسرة ومشكلاتها - كجامعة وظيفية تزود أعضائها بكثير من الأشياء الأساسية من بينها توفر مسالك الحب بين الزوجين وبين الآباء والأبناء وكذلك بين الأطفال أنفسهم .

ولقد كانت الأسرة المسلمة ولا تزال هي البورة الوحيدة لتشكيل الحياة العاطفية والجنسية والاجتماعية للمتزوجين ، ولا يأتي الخلل إلا من خرق هذا الجدار ومن نشوء علاقات جنسية خارج الأسرة ، ومن ورائها . ولا ريب أن شيوع ذلك سواء بالنسبة إلى حياة ما قبل الزواج أم بالنسبة إلى فترة الحياة الزوجية هو إضعاف للأسرة وإفساد لتكوينها وخرق لجدرانها .

ويقرر الباحثون أن الأسرة المسلمة تنطلق من نظام فكري كوني يقرره التصور الإسلامي في الخلق ( ومن كل شيء خلقنا زوجين لعلكم تذكرون ) ويقر به التصور الإسلامي اجتماعياً ونفسياً وعقلياً على حد تعبير الأستاذ

محمد العربي التاضری ومن هنا فین علاؤه هضم نظام الأسرة إنما هو متابعة  
معارضة لحقيقة قاتمة عميقة الجنوبي قوية الدلایل لاسيما إلى مواجهتها بالخلاف  
والإزالة عن طريق طرح مجموع عن الافتراضات على طريق امتداد لنظرية  
دارون وماركس . وفرويد . ودوركايم ذلك أن الأسرة تعتبر النظام الانساني  
الأول في تقدیر علم الاجتماع ومن وظائفها استمرار النوع والمحافظة عليه .  
وقد صمدت الأسرة في وجه مختلف الأحداث والتحديات يقول الدكتور  
عثمان خليل عثمان : أن الأسرة فصیب كبير من الفطرة آيتها ذلك المزاج  
الداعف إليها من غرائز الجنس وحب القاء . وعواطف الأمة والأبوة والنبوة  
والأخاء والرحم مع ما يفتعل من خلال هذه الوشائج المتعددة من مودة وحب  
ورحمة ( وقد صمدت الأسرة الإسلامية في وجه التيارات الغربية الواقية التي  
تحاول اعتبار الزواج مجرد رابطة عقدية مدنية كساں العقود المدنية وتحررها  
من السنن الدينی والعقائد التي تحكمها من عوائط الزمن ومخاطر الانحلال .

ومن أجل هذا كان على المجتمع الإسلامي أن يحمي نظام الأسرة ويعفر  
لها أسباب الاستقرار ويساعدها على القيام بدورها وأداؤه وظيفتها

وقد فصل الإسلام أحكاما شاملة للزواج والأمومة تتناول الجانبي الشخصي  
والماضي منذ بدأ المخطبة إلى عقد الزواج إلى واجبات الزوجين والأبناء والآقويين  
إلى النفقات والطلاق والميراث والوصيّة مالى ذلك وهي أحكام ملزمة ترتبط  
بـ العقيدة وبالحلال والحرام .

ومن هنا يتبيّن فساد حاولات استقطاب ولاه الفرد للدولة عن طريق إبعاده  
عن الأسرة ؛ أو وضع الأسرة في مواجهة المجتمع ، وفساد القول بين تعلق  
الفرد بالأسرة يضعف ولاه للجامعة الكبرى ، وقد سقطت نظرية أفلاطون  
هذه التي جدتها الماركسية سقوطا شديدا ولم تصدق حين زعم أفلاطون بأنه  
حتى للأطفال منذ ولادتهم أن رعاهم الدولة بدلا من الوالدين .

وقد تنبه كثير من الباحثين إلى هذه التحديات المحدقة بالأسرة المسلمة نتيجة تقليد الغرب ولسريران ذلك الفكر المسموم الذي حملته دعوات المادة والشيوعية وكشفوا عن أهمية الأسرة من حيث أنها الحصن الذي يقوم المجتمع لبنيانه ، وأنها هي القادرة على توفير الأفراد المسلمين بالمعرفة والعادات وتقالييد المجتمع ووسائل التعامل والتفاعل في حياته بالقدر الملائم لتوافقهم الاجتماعي والنفسى ومن هنا جاء ذلك الرفض الشامل للفهوم الذى تقدمه النظرية المادية للأسرة ، على النحو الذى عرفته فلسفات المزوكية فى القديم والنازية والشيوعية فى التاريخ الحديث وبالرغم من كل هذه المحاولات فقد بقيت الأسرة واستباق لأنها صادرة عن الفطرة الشاملة فى الطبيعة البشرية ولو لا ذلك لاستطاعت المحاولات المتكررة على مر التاريخ من أن يقضى عليها فقد نشأ من النظم السياسية على مر التاريخ ما حاول القضاء عليها وسوف تبقى صورة ما أصاب الأسرة الغربية من تفكك يهدى بالقضاء على المجتمع بأسره ، علامة حذر أمام الأسرة المسلمة فقد جاءت اليوم أبحاث العلماء تذر بالخطر يقول مجلة تام (١٢/٢٨/١٩٧٠) .

إن الأسرة الأمريكية غارقة في شتى ضروب المشاكل الاجتماعية بما أصبح يهدى مستقبل الأمة الأمريكية بأسرها وإن نحو أربعة آلاف متخصص في شؤون الأسرة والطفل قد أصدروا توصياتهم بسرعة تلقي أسباب التدهور للأسرة الأمريكية وأن الأسرة لم يعد لها الآن وظيفة ولم تعد بالضرورة الوحدة الأساسية في المجتمع وأن تحمل الأسرة ينتهي إلى تحلل المجتمع بأسره وأن هذا شبيه بما حدث فعلًا في أثينا في القرن الذي أعقب الحرب اليولونيزية وفي روما في منتصف القرن الثاني بعد الميلاد . ويتساءل علماء الأنثروبولوجيا بناء على الواقع في المجتمع الغربي هل تبقى الأسرة ، ويجيب ريتشارد فارسون أنه لم يعد للأسرة وظيفة .

هذه الصورة القاتمة للأسرة في الغرب من شأنها أن تضيئ أمم المسلمين  
علمات الحنف الشديد من الإنفاق وداء السحوم التي تقدمها مفاهيم مدرسة  
القوم الاجتماعي (دوركيم) أو فرويد أو سلتر أو ماركس وكلها ترمي  
إلى هدم المجتمع عن طريق هدم الأسرة .

إن هدف التفريغ والاستهلاك والماركسيّة والصهيونية العالمية هي تغيير بنى  
المجتمع بتحطيم الأسرة السليمة ونشر الاباحية ، وأوه يتخذ بذلك عدداً من  
الوسائل منها ت詆يم المرأة المسلمة في مدارس الإساليبات وفرض الازدياد التفريغية  
وأساليب الرزينة ، والدعوة إلى الانحلال وتحلّب تيارات أدب الذوق المجنون  
وإخراج المرأة من المنزل إلى عمل لا يتناغم مع طبيعتها وفطرتها واستخلاصها  
الهضاديّة والنسائية .

وقد استطاع أن يؤثّر في وظائف الأسرة ، فانجاب الأولاد أصبح مهدداً  
بالدّعوة إلى تفريغ المنزل ، سولاليتية الجنسية التي تنهي المرأة حلة طبيعية  
مشروعة مهددة بحرية الجنس والوظيفة الأخلاقية في نسية الابناء القاتمة على  
احترام الكبير وعمل المخبر والعنف على الأضعف مهددة بالرفض المطلق  
وظاهرة التمرد على الوالدين ، وظاهرة الفهم المختلط بمعنى الحرية عند الفاشية  
ولا ريب أن ظاهرة الحرية والمتزق التي تواجهها الأسرة للسلمة اليوم  
إها هي نتيجة الأخذ بسلبيات المختارة المادية ومحاولة تفريغ المجتمع الراسمالي  
الذى يقوم فيه الزوج بغير عقود وحيث يوجد الرجل الثاني في الخدج  
وصدق العاملة والإغراف الجنسي أو تفريغ المجتمع الماركسي من حيث إنسكار  
الأخلاق في العلاقة الجنسية أو تقبل فكرة البديل عن الأسرة .

وعلى المسلمين أن يتّمسوا منهاجم الأصياء في الأسرة قد حرصت  
الشريعة الإسلامية على نقاء الحياة الزوجية وسلامتها وتحث على حتى العشرة  
ودعا إلى الإبقاء على رابطة الأسرة وأجيالها الطهير في حالة طهر حتى يتأكّد

الإنسان أنه طلق زوجته وهو في حالة لا تمنعه من الاتصال بها وحتى تكمن هناك إمكانية رجعة الزوجة في فترة القدرة بدون مهر جديد ولا شهود .

وقد جاء نظام الزواج لاشتراك فرددين في حياة واحدة لغاية واحدة دون أن يقضى على فردية الاثنين ولا يطلب صهر أحدهما في الآخر (ولهم مثل الذى عليةن بالمعروف وللرجال عليةن درجة ) فالمائلة قائمة أما هذه الدرجة المميزة فليست إلا تلك القوامة (الرجال قوامون على النساء) ولليست هذه القوامة سلطة أو سيادة وإنما هي توجيه وقيادة ولم يجعلها الإسلام في جانب الرجل إلا أن الرجل بحكم تكوينه في طبيعته ذو مسؤولية في الحياة الخارجية لاتستطيع المرأة بحكم طبيعتها أن تقوم بها .

### الفصل الثالث

## محاولات القضاء على وظيفة المرأة الأساسية

هناك محاولة استهدفت هدم الأسرة وتلعمير المجتمع ووضع المرأة في غير موضعها الطبيعي تلك هي القول بالمساواة بين الرجل والمرأة في التركيب الجسدي والبيولوجي الادعاء بأنها يمكن أن تقوم بعمل الرجال وأن تتحلّل من وظيفتها الأساسية ، هذه المحاولة من بين الخطأ التي رسمتها القوى التلمودية الصهيونية لتدمير المجتمع الإنساني وقد كان الإسلام قد كشف منذ أربعة عشر قرنا عن تلك الفوارق في الطبيعة والتركيب بين الرجل والمرأة ، وأيام عن الوظيفة الطبيعية للرجل وللمرأة ، وقد تذهب إلى ذلك بعض العلماء المشتغلين بالطب والعلوم البيولوجية أمثال اليكس كاريل الذي أعلن «أن الاختلافات بين الرجل والمرأة ليست في الشكل الخاص للأعضاء التناسلية وفي وجود الرحم والحمل ، بل هي ذات طبيعة أكثر أهمية من ذلك ، إن الاختلافات بينهما تنشأ من تكوين الأنسجة ذاتها ومن تلقيح الجسم كله بمود كيماوية محددة يفرزها المبيض ، وقد أدى الجهل بهذه الحقائق الجوهرية عن الآنوثة إلى الاعتقاد بأنه يجب أن يتلقى الج insan تعليماً واحداً وأن ينحى سلطات واحدة ومستويات متشابهة . والحقيقة أن المرأة تختلف اختلافاً كبيراً عن الرجل فشكل خلية من خلاياها تحمل طابع جنسها والأمر صحيح بالنسبة لاعضائها ولجهازها العصبي . والنساء وحدهن - من بين الندييات - هن اللائي يصلن إلى نموهن الكامل بعد حل أو اثنين كما أن النساء اللاتي لم يحملن لسن متزandas توازننا كاملاً كالوالدات فالأمة لازمة لا كتمان نمو المرأة . إن على النساء أن ينفين أهليتهن تبعاً للطبيعتهن وأن لا يحاولن تقليد الذكور فإن دورهن في تقديم الحضارة أسمى من دور الرجال فيجب ألا يتخلّن عن وظائفهن المحددة .

وهكذا كشف الغرب الحقيقة ولكنه عاجز عن الاستجابة لها ، فعل المجتمع الإسلامي أن يكون قادراً على أن يحتاط دون السقوط في نفس المأواة الخطيرة . وعليه أن يعرف أن هناك مؤامرة مدبرة حملت المرأة حلايل أوضاعها التي تعيش فيها الآن وكان من ورائها قوى تريد أن تستغلها إقتصادياً واجتماعياً وأنها لم تكن راغبة في ذلك ، وقد ساقت المرأة سوقاً إلى المصانع والأسواق هذه الحالة تمثل الآن في تلك الدعوة المسمومة المسورة التي تحملها الصحف ويحملها عدد من كتاب التغريب تهال لكل عمل يخرج المرأة عن الفطرة أو تؤدي إلى تدمير الأسرة ، تحت ذلك الاسم المثير (تحرير المرأة) .

إن المدف من وراء هذه الظواهر البراقة هو خلخلة البناء الداخلي للأسرة وتقويض دعائهما ، وإخراج المرأة من رسالتها ومهنتها الطبيعية وإعدادها لمهمة أخرى ذات بريق أخاذ ولكنها لا تتحقق إلا تدمير المجتمع .

وقد جرت المحاولة أساساً على تمييع التعليم وخلطه بين الذكور والإناث فلم يقم تعليم مستقل خاص للمرأة يوجه أساساً لتكوينها كأم وزوجة وصاحبة بيت ومسئولة عن الأسرة وحامية لظامها في المجتمع واقتصرت الأنظمة الواقفة على تخریج عدد من حاملي النهايات . فكانت وجة المرأة أن تعمل لتكون صاحبة مورد دون أن تبحث ما إذا كان ذلك مطابق لطبيعتها أم منافضاً لها ولذلك فإن من أكبر المحاذير بقاء التعليم على النحو الذي يجري به الآن دون تقدیر انتربية المرأة وتكوينها وإعدادها لمهمتها ويجب أن توضع الحقائق الخاصة بالفارق بين الرجل والمرأة ، هذه الحقائق التي أنبأتها الدراسات العلمية والإحصائية والتجارب الاجماعية أمام المجتمع المسلم ليكون على يمنة من أن هناك ثمة فرقة واسعة في استعداد جنسي المرأة والرجل حيال أمور الحياة وشأنها ، هذه الفوارق التي تكفل تحقيق كل منها رسالته . ولقد كشف الإسلام عن هذا المعنى وأقر كل من الرجل

والمرأة لمهمة الطبيعية التي أعد لها في العمل من مهمة الرجل كسب العيش ووسائله في إدارة المصانع والماتاجر والمزارع وغيرها مما ينحو منها وجعل مهام المرأة إدارة المنزل وتهيئة لوازم الأسرة والحمل والوضع والرضاع وتربيه الأولاد واحتضانهم عليهم ، الرجل للكسب والكد وتدبير الحياة الخارجية وللمرأة المهمة المزانية وتدبير حياة الأسرة وليس في ذلك انتقاص لأحد هما وإنما هي القسمة العادلة بينهما ولهذا خلق الرجل قوى الجسم قوى العضلات قوى الفكر واسع الحيلة وخلفت المرأة لينة الجسم لينة الشعور عاطفة كلها .

وإذا كان الإسلام قد انتقص من المرأة بجعل شهادتها بنصف شهادة الرجل فهو بمحاراة طبيعتها فلمرأة بعاطفتها لا بعقلها ومتانز المرأة بعاطفتها ولا متانز بعقلها وهي في ذلك سريعة السيان لهذا لم يسو الإسلام بينها وبين الرجل في الشهادة وعمل ذلك بقوله تعالى (أن تضل أحداً هما فذكراً إحداها الأخرى ) فهو اعتبرها إنساناً ولكن لاحظ الفرق بينها وبين الرجل وجعل الميل إليها أمراً غيرياً لما يترتب عليه من عمار الكون والميل أساس النسل والذين لا تقوم لغيره وليس الميل مقصود لذاته وإنما هو وسيلة لغيره وقوله نظم له لا لمساكح ) **الكامل الصحيح** وحدله الحدود وأمر المرأة أن تستتر وأن لا تبدى مواضع الزينة فلا يليق بها أن تلبس ما يحدد العورة ولا ما يتصف بها فضلاً عما يكشفها . ويدعها وقد أجمعت الأمة على ذلك . أما كشف الوجه والميدان فهان أهنت الفتنة جاز لها ذلك وإلا فهو حرام أيضاً ، وكما حرم الإسلام ذلك حرم الإسراف في الزينة فالمرأة التي تلبس ثوباً رقيقاً يصف جسمها والمرأة التي تغير من خلق الله ملعونة (لعن الله الواصلة والمستوصلة والواشحة والمستوشحة والناصحة والمتصلحة والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله (الناصحة : النافحة لغير المحبين ) . (الخطابة : التي تفعل الماج في أسنانها ) .

كذلك حرم عليها المخلوق مع ذي حرم لقوله تعالى : ما يحل لرجل بأمره إلا كان الشيطان ثالثهما ، موقف الإسلام من هذه المسألة موقفاً محدداً فرم إيداع

الزينة والإسراف فيها وحرم الخلوة والاختلاط لانه يؤدي إليها أما إذا باشرت المرأة حقوقها في حشمة ورقار من غير خروج على الحد الشروع فلا مانع في ذلك من غير خلاف ، أما الذي عليه الآن من غشيان الحفلات ودور السينما والتمثيل وشواظيء البحر وما إليها عارية ممتهنة كـ فهو أمر لا يغيره الإسلام ولا يرضاه الدين فهمة المرأة أن تكون زوجة صالحة ، ولها صالحة تلتزم تدبيريتها وتدبر شئون منزها وتصلح من شأن زوجها ولولادها . أن رق المرأة يعتبر نهضة الأمة ولكن ليس أهميته كأهمية إصلاح الأخلاق و التربية التفوس فليس معناه الخلاعة والإباحة والتهاون ولكن معناه التهذيب الصحيح والتربية الفاضلة والعلم النافع ) .

إن مسؤولية المرأة التي تفرضها عليها طبيعتها وبحدها قانون الإسلام إنما هي حماية الأسرة والقيام بالواجبات الأخرى ومن هنا يكون من المسئولية الاجتماعية البالغة إعداد المرأة المسلمة تقانينا وخلقينا وإجتماعيا بما يؤهلها لأن تكون (أما ) صالحة لتحمل المسؤولية الترجمة المنوطة بها وأن يكون ذلك في إطار كريم للزينة والزى وصيانة لحرمتها وحفظها على تكرييمها .

ولقد كان منطلق الشرعية الإسلامية هو حماية المرأة حماية تامة من أن تكون تحت ضغط الحاجة مهددة في شرفها وعن صورها ومن أجل ذلك أعطاها نصيباً ياضحاً في الميراث وجعل لها حقاً ياضحاً في المعاش وراسكبة راضحة للليل يامما تستطع أن تصل إليه المرأة التربية حتى اليوم وما وصلت إلى القليل منه بعد نزول القرآن بأكثـرـ من أربـعـةـ عـشـرـ قـرـنـاـ وـلـقـدـ كانـ الإـسـلـامـ يـقـضـدـ بذلك إلى حماية شخصية المرأة وكـيـانـهاـ بحيث تكون الظروف كلها صالحة لـكـيـ تكونـ عـفـيـةـ ظـاهـرـةـ ، وـبـذـلـكـ حـالـ درـنـ تـطـلـعـ بـعـضـ الـقـوـىـ الـمـضـلـةـ إـلـىـ السـيـلـةـ عـلـىـ الـمـرـأـةـ وـإـسـتـلـاـلـهـ عـلـىـ تـحـجـيـهـ وـخـيـرـهـ فـأـعـلـمـ سـلـامـةـ الـمـرـأـةـ فـسـلـامـهـ كـيـانـهاـ وـقـيـ حـمـاـيـةـ عـقـمـاـ لـأـنـ دـمـارـ نـفـسـيـةـ الـمـرـأـةـ مـنـ يـشـأـوـلـ يـهـدـمـ حـيـاتـهـ وـيـجـيلـهـ

خاضعه لأهواء الرجل ومطامعه ، وهذا ما استطاعت هذه القوى المضلة أن تتحققه في المجتمع الغربي حين أذلت المرأة وجعلتها أداة متعة وعرضتها للاستغلال الجسدي والاقتصادي وقد أحسست المرأة الغربية بعد مرارة التجربة أنها تجرى ضد الفطرة ، وتمنى عودتها إلى الأسرة والبيت .

وقد جعل الإسلام العفة هي قمة وجود المرأة ، والعفة أن تكون المرأة للزوج وحده ، دون غيره روحياً وجسدياً وجعل أيها امرأة استعرضت فرط على قوم ليجدوا فيها معصية ، كما أنكر تشبه الرجال بالنساء والتشبهات ، من النساء بالرجال وحرم عليها أن ت safra يكون ثلاثة أيام فصاعداً دون حرم ودعاهامنداً أن تبلغ الحيض أن لا يرى منها إلا وجهها وكفيها واشترط لها البعد عن مظاهر الزينة ودعاهما إلى ستر الجسم وإحاطة الثياب به فلا تتصف ولا تشف وحرم الخلوة بالاجنبي مهما كانت الظروف .

وفضل الإسلام القول في المساواة على نحو تختلف عن أهواء البشرية الذي تحاول به الدعوات المدama تحيط الأسرة وتبعد المجتمع .

المساواة في مفهوم الإسلام تقتضي توزيع الحقوق والواجبات بين الرجال والنساء على سبيل التكافؤ أو المماثلة الواضحة في قول الله تعالى :

(ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف)

وبذلك يرفض الإسلام مفهوم المساواة التي يقوم على تجاهل الفروق الواضحة بين الجنسين في الخلق والتكتون والوهبة والاستعداد . حيث اختص كل جنس بمواهب خاصة وقدرات معينة لا يقدر عليها غيره .

وقد أكدت الأبحاث العلمية والتجارب الصحيحة في مجال المجتمعات خطأ القول بالمساواة في كل أمر يتم بين الجنسين في القدرات والأعمال ، ذلك لأنه أمر لا دليل عليه في تكوين النظرية ولا في تجارب الأمم بل قام الدليل على نقيضه في جميع هذه الاعتبارات .

ولا ريب أن (الأزمة) التي تمر بها المجتمعات العصرية بالإضافة إلى الأخطاء وسوء التصرف ترجع إلى التجاهل لفردية رسالة كل من الرجل والمرأة والخلط بينهما وعدم تقييم الفوارق ، من حيث أن كل جنس له وظيفه لا يصلح لها الجنس الآخر ، وخاصة في مسألة إنشاء الأسرة والطفل والأمومة والزوجة الحامية الراعية للنفس الإنسانية للرجل والخالفة لطمأنيتها هذا بالإضافة إلى أن الرجل قد يتفوق في الأعمال التي تختص فيها النساء كالطبخ والأزياء .

وإن التفرقة بين الرجل والمرأة هي تفرقة عضوية اقتضتها حكمة الله لضمان استدامة حياة البشر وتكاملها وليس تفرقة من حيث الجوهر والمعدن والعمل .

## الفصل الرابع

### محاذير تواجه رسالة الأمومة

إن الفكرة المسمومة التي يحملها الفكر الغربي التامودي عن المرأة تتجاهل وظيفة المرأة الحقيقة، كزوجة وأم وكيف أعدت لها شريعة الله منهاجاً صحيحاً يحتمي هذه الرسالة ويحول دون أن تكون المرأة سلعة أو أداة جنس وهوى ومن ذلك تلك الضوابط الخاصة بالاختلاط ودورها في بناء الطفل وفساد الوسائل البديلة كدور الحضانة وغيرها .

يقول الكسي كاريل : لقد ارتكب المجتمع المصرى غلطة جسيمة باستبداله تدريب الأسرة بالمدرسة استبدالاً تاماً وهذا ترك الأمهات أطفالهن لدور الحضانة حتى ينصرفن لأهونهن الخاصة أو مطامعن الاجتماعية أو مبادلنهن وهو يأبهن الأدبية والفنية ودور السينما . إنهم مسؤولات عن إضفاء وحدة الأسرة واجتماعاتها التي يتصل الطفول فيها بالكبار فيتعلم منهم أموراً كثيرة لأن الطفل يشكل نشاطه الفسيولوجي والعقلي والعاطفي طبقاً للقوالب الموجودة في حبيبه إذ أنه لا يتعلم إلا قليلاً من الأطفال الذين في مثل سنه وعندهما يكون مجردآً وحدة في المدرسة فإنه يظل غير مكتمل ) .

كذلك فقد اكتشف المجتمع الغربي فساد النظام الذي يقوم عليه بالاختلاط ومدى أثره في تدمير الأسرة حتى قال الفيلسوف برتراند رسل في كتابه ( الأخلاق والزواج ) : ( هناك شرط مهم في دعم الحياة الزوجية ذلك هو خلو الحياة الاجتماعية من النظم التي تسمح بالمصادقة

والمخالفط بين المتزوجين من الرجال والنساء سواء في العمل أو في المناسبات والمحفلات وما شاكلها . أن العلاقات العاطفية بين المتزوجين وغير المتزوجين من رجال ونساء خارج دائرة الحياة الزوجية هي سبب شقاء الأزواج وكثرة حوادث الطلاق وليس عيناً أن تجمع أمثلة كثيرة عن البيوت التي انهارت بسبب اتصال الأزواج ، الزوجات بغير شركائهم في الحياة الزوجية ) .

وقد ذكرت السيدة مريم جمilaة ( الاوروبية التي اسلمت ) على النسائيين أي دعاء تحرير المرأة المسلمة في العالم الإسلامي فهمهم الخاطيء لمعنى التحرر على أنه الإباحية المطلقة للنساء في الأختلاء بالرجال حيث شئن رأي ذهبن ، بدون قيد ولا شرط ، وفي اختيار الأزياء غير المحشمة وفي توظيفهن خارج البيوت في الأسواق والمسارح ودور السينما ، وفي مساهمتهن في الحياة العامة مهما تمزقت أذاصر الأسرة واتهك حرمات العفة والآباء .

وتفول ذلك عن تجربة مئيره ميرت وتمر بها المجتمعات الأوروبية والأمريكية ، الغربية المتحررة وتدعوا بالأخلاق بعد اعتناقها الاسلام ومعرفتها أحكامه وأدابه إلى أن يعرف النساء المسلمات نعمة الله عليةن بهذا الدين الذي جاءت أحكامه وأدابه صائنة لحرماتهن راعية لكرامتهن حفاظة على عفافهن وحياتهن من الاتهاء وضياع الامرة ) .

ولاريب أن رؤية الاسلام صادقة وصحيبة لأنها مستمدة من منهج رباني لا ينطليء ، يزنا تسمى النظرية الغربية منطلقاتها من الاهواء والمطامع ، فقد قرر الباحثون المسلمون أن المجتمع الاسلامي مجتمع فردى لا زوجي وأن الرجال لهم مجتمعاتهم وللنساء مجتمعاتهن ولقد أباح الاسلام للمرأة شهود العيد وحضور الجماعة والخروج في القتال عند الضرورة الماسة ولكنه وقف عند هذا الحد واشترط له شرطًا شديدة من بعد عن كل مظاهر الزينة

ومن ستر الجسم ومن إحاطة الثياب فلا تتصف ولا تشف ومن عدم الحشرة  
بأجنبى مهما تكون الظروف .

ولاريب أن الستر في الملابس أدب من آداب الإسلام وإن تحريم  
الخلوة بالأجنبى حكم من أحكامه وغضن الطرف واجب من واجباته والعكوف  
في المنازل للمرأة حتى في الصلاة شعيرة من شعائره والبعد عن الإغراء بالقول  
والإشارة وكل مظاهر الزينة وخاصة عند الزوجة هو حد من حدوده ، وقد  
حذر الإسلام من فتنة المرأة ، وهي أحبت الفتان إلى نفس الرجل ودعا إلى أن  
تسلم المرأة من فتنة الرجل (قل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن ويحفظن  
فروجهن ولا يبدين زيلتهن إلا ما ظهر منها ولإضرارهن بخمرهن على حسابهن  
ولا يبدين زيلتهن إلا بعلوتهن أو أباهن أو آباء بعلوتهن أو إخوانهن أو أخواتهن  
أو إخوانهن ، أو بنى إخواتهن أو نسائهم أو ما ملكت إيمانهن أو التابعين غير  
أولى الأربة من الرجال أو الطفل الذين لم يظروا على عورات النساء  
ولا يضرن بخمرهن ليعلم ما يبدين من زيلتهن وتوبيوا إلى الله جميعاً إليها  
المؤمنون أعلمكم تفلحون ) .

وهكذا كشف الإسلام عن حاذير دعوة الاختلاط التي هي  
حلقة من حلقات المؤامرة الخطيرة الرامية إلى هدم الأسرة وتدمير المجتمع  
وقد تبين من النتائج التي كشفت عنها التجربة الغربية مدى الآثار السيئة التي  
ترتب على الاختلاط والتي تربو ألف مرة على ما ينتظر منه من فوائد

ومن أخطر نتائج الاختلاط التبرج والفساد ، فلاريب أن الاختلاط  
من شأنه أن يؤدي إلى كل ما يتصل بالزنا والفوبي الجنسية وتكشف  
المجتمعات الغربية ما كان من نتائج هذه الدعوة وفي مقدمتها

١ - عزوف الرجال عن الزواج لأن المرأة سهلة المنال بلا تكاليف  
ولامستوليات .

٢ — منع الحمل والإجهاض مما أدى إلى تناقص السكان نتيجة لزيادة الوفيات على المواليد

٣ — ازدياد الأولاد غير الشرعيين ، ففي السويد يولد طفل شرعي بين كل عشرة أطفال ، وفي الدانمارك يولد طفل شرعي بين كل ثلاثة عشر طفلا ، وفي أمريكا يولد ٥٢ طفل غير شرعي في كل ألف طفل

٤ — كثرة الأمهات غير المتزوجات

٥ — شبرع الأمراض السرية القاتلة كالسيلان والزهري التي غدت من الأوبئة التي استفحلا أمرها

٦ — ظهور جيل من الخنافس وهو شباب راقد لـ كل القيم هادم لما بنته البشرية

وكل هذه تائج طبيعية ومصير محتوم للتبرج والتحجّل وقد أشارت الدكتورة عبيدة كلية بنات جامعة الأزهر إلى أن الاختلاط الموجرد في الجامعات غير جامعة الأزهر مريب وذرية لجلب المفسدة وأن عدم الاختلاط هو الضمان الحقيق للمحافظة على كرامة الفتاة ومنع الشبهات عنها والوسيلة الوحيدة لسد الطريق الذي يؤدي إلى الإنحراف ، وهذا أيضاً يحافظ على ميمونة وعادات وتقاليد الأزهر فالإسلام كريم له قوانين وتشريعات تحافظ بها على كرامة المرأة وحياة المرأة وتحول بينها وبين الفسق والفسدة ، وقالت بحث كجامعة أزهرية يهمن عليها الدين الإسلامي رأينا أن يحافظ على أبناءنا بأن يجعل لهم جامعة خاصة توافر فيها كل الامكانيات العلمية والتعليمية وإتاحة الفرصة أمام الفتاة لدراسة جميع العلوم فيما عدا مجالات معينة لا يتصور أن تمارسها الفتاة ودعت إلى ضرورة عدم الاختلاط إلى الحياة العملية فهناك الكثير من الأعمال يجب

الآ تقوم الفتاة بمارستها ويجب كذلك أن تخصص لها وحيات خاصة من المواصلات وأن عدم الاختلاط ليس عقبة في حياة الفتاة العاملة لأنها في حياتها مع أمرتها وتحت إشرافها تختلط بالكثير من أقاربها وجيرانها وأيضاً القسم والمثل التي تعلمتها من خلال العلوم الإسلامية تساعدها كثيراً على التكيف حسب المجتمع الذي تواجد فيه والحرص على كرامتها ،

وقد عالت القيم الإسلامية منذ وقت طويل إلى أن تتعلم المرأة ما هي في حاجة إليه بحسب مهامها ووظيفتها التي خلقها الله لها وهي تدبير المنزل ورعاية الطفل

ولقد تبين للمرأة الغربية فساد الطريق الذي تسير فيه والذي يتزعمها من رسالتها ومهمتها فتقول الطبيبة سالي . سوينز . أن وجود الأم شيء حاسم بالنسبة للنمو الباكر للطفل ، أن من التضليل وعدم الالتفاف القول بوجوب أن ترتفع المرأة الذكية عن غرائزها الأمومية وتعود إلى العمل وتنسامل : هل تستطيع المؤسسات أن تحمل مخل الأم بديلاً ملائماً ، كما أن حليب الأم لا يمكن أن يستخرج منه في كذلك الأم ، أن معنى تحرير المرأة في نظرى هو أن تشعر المرأة بالثقة في نفسها في كونها امرأة في كونها أمًا

وتنسامل الكاتبة الأجنبية : هل من الممكن الجمع بين الأمومة والعمل وتبين بأنه ليس من السهل ذلك ، أن الأمومة تعانى من الامتحان وأن اختيار البقاء في المنزل والعنابة بالطفل قرار ليس من السهل اتخاذه في هذه الأيام ، أن النساء اللواتي لا يرغبن في الإشراف على تربية أطفال من يرتكبن خطأ فادحاً ، إذا أردت أن تقوى بالأمومة وأن تعمل فإن بحاجتك سيدوييف على مدى استطاعتك تجاهل غرائز الأمومة ، لقد كنت برغم ثقافى المهنية

غير مدركة إطلاعاً لقوة هذه الغرائز وللرابطه بين الطفل والام حتى رجعت إلى البيت مع رضيعي الاول .

على النساء ألا يفعلن خجولات بعد الآن من أن يفاخرن بكونهن نساء وأن يستمتعن بالارتباطات الخاصة بالنساء مثل الامومة وعندما تشعر النساء أنه يليغى عليهن أن يجررن أنفسهن من خواصهن الأنوثوية المنفردات بها فانهن لا يتحققن المساواة وإنما يفقدن الذاتية وإذا فكرت المرأة في أن تكون شخصاً ما فعليها أن لا تكون مثل الرجل .

ولقد كرم الاسلام الامومة بجعل زمام البيت بين المرأة ، فلم لا راعية ومسئولة عن بيت زوجها والرجال قوامون على النساء بما فضل الله بعضهم على بعض وبما انفقوا من أموالهم ، وشخصية المرأة في نظام الاجتماع الاسلامي لا تتفى في شخصية الزوج فهي لا تفقد شيئاً من حقوقها المكتسبة لفرد في الهيئة الاجتماعية البشرية ، وإن الفوارق الطبيعية عن الرجل والمرأة قد أعدت لصلاحية مهمة كل منها ولم تعقها عن نشاطها الاجتماعي .

ويخص النظام الاسلامي بشدة على معاملة الزوجة معاملة حسنة ( فاما ما يمرون أو تسرىج بامان ) و ( عاشرهن بالمعروف ) والرحمة بالمرأة واجبة حتى في حالة الكراهة ( وعسى أن تذكرهوا شيئاً ويجعل الله فيه خيراً كثيراً ) وخياراتكم خياراتكم ، وقد حدد الرسول صلى الله عليه وسلم هذه الرابطة بعبارة دقيقة ( أن لكم على نسائكم حقاً ولهن عليكم حقاً ، فاستوصوا بالنساء خيراً فانهن عندكم عوان لا يملكون لا نفسيهن شيئاً )

لقد كرم الاسلام وحفظها من أن تكون سلعة لـ كل إنسان ولذلك فإن محاولة تقليلها للمرأة الغريبة ليس في حقيقته إلا محاولة تستهدف كرامتها وحلقها وديتها ، يقول بهذا الغربيات اللاتي اسلمن فتاوى إحداهم : لقد

صادقى من المرأة الشرقية أنها تصورت أن التمدن والتحضر هو في تقليد المرأة الغربية وقد نسيت أنها تستطيع أن تتقدم في حدود تقاليدها ، أن الإباحية الغربية هي التي تهدم المجتمع في أوروبا وأمريكا وأن الاختلاطية في المجتمعات هي التي حطمت الأسرة وزاالت الأخلاق .

و حين نرى بعض الدول الإسلامية والغربية تفرض ذلك بقوة القانون كما حدث في تركيا وأيران وتونس تعرف إلى حد يمكن أن يكون الخطير الذي يواجه الأسرة المسلمة والأمة والمجتمع الإسلامي كله .

يقول جان بول رون في كتابه الاسلام في الغرب : أن التأثير الغربي الذي يظهر في كل المجالات ويقلب رأسا على عقب المجتمع الاسلامي لا يجد في جلاء أفضل مما يجد في تحرير المرأة ، ويجد ذلك في تقليد أوروبا في المساواة المطلقة بين الجنسين في الحقوق والواجبات ، وقال أن أوروبا تزيد من العلمانية بأن لا تطفو على السطح فحسب ، بل ترغب أن تنفذ إلى قلب الخلايا العائلية ذلك أن النفوذ الغربي يعرف مدى ما يكتسبه من السيطرة على المرأة وإخراجها من طوابقها الإسلامية ، ومن العجيب أن تدعى المرأة المسلمة إلى ذلك في الوقت الذي يضطرم فيه المجتمع الغربي بالازمات التي حطمت الأسرة وهددت المجتمع حتى تقول السفارة الأمريكية ( جرمين حرير ) في كتابها المرأة المستعبدة ، أن عصرنا يمثل أقصى مراحل الظلم والطغيان والاستبداد التي عرفتها المرأة منذ وجودها على الارض . أنها تغامر بلا دليل ولا مرشد في ظلمات المجهول ) .

وهناك من يعرف مدى أهمية المرأة التي تحيا بفهم الاسلام في بناء المجتمع حيث يقول جان بول شارنيه ( أن جميع المعتقدات التي حارب من أجل محوها علماء الدين المصلحين قد صنعت في الواقع من المرأة المسلمة حصنًا فعالاً للإسلام ولما كانت المرأة تضمن استمرار النوع فإنها من أقوى الحواجز التي تحمى الاسلام من التفرنج ) .

## الفصل الخامس

### أخطار في وجه الطفل المسلم

إن هناك محاذير ضخمة ومخاطرة كبيرة تواجه الطفل في العالم كله ، وقد واجهت هذه الأخطار الطفل في الغرب وهي الآن تهدى إلى أفق المجتمع الإسلامي وتتلخص هذه المحاذير في أمرتين : في أمر تكريمه وفي أمر ترتيبيه . فالألم الحصري الآن قد تخلصت تماماً من رضاعة الطفل وحماية طفولته ليس بالغذاء وحده ولكن بالحنان والوجدان والعطاب الذي يصنع وجود الطفل وتحفظ كيانه النفسي من الوقوع في الأزمات والتمزق .

وليس هناك تفرقة بين الأمرين : أمر التغذية وامر العاطفة فان تولى الأم رضاعة طفلها من شأنه أن تتحقق تلك الحضانة العاطفية وفي السنوات الأخيرة وجهت الم هيئات الطبية العالمية تحذيرات شديدة من انقطاع الأم عن الرضاعة الطبيعية للأطفال وأنه ليس هناك بديل للبن الأم الغنى بالبروتين . وكان التذير يعلن هذا الخطر في مواجهة المجتمع الإسلامي إذا توقفت سيدات قارة آسيا عن إرضاع أطفالهن فسوف يكون هناك حاجة ماسة إلى قطيع آخر من الماشية يبلغ ١٤٠ مليون رأس لتعويض النقص في الألبان .

وفي مؤتمر الصيادة الدولي الذي أقيم في باريس ١٩٧٢ أعلن عن أهمية حليب الأم في رضاعة الطفل بما لا بديل له لصحة الرضيع ، ومدى الفارق البعيد بينه وبين حليب البقر وأشار الدكتور هنري لسترادن أن لبن الأم قد زود بعشرات من المعطيات الصحية التي لا يمكن أن توجد في حليب البقر . منها مادة كولوستروم وكربيات حلوين وما يحتويه من نسب عالية من السكريات والحوامض مما لا يوجد في حليب البقر .

وأن الأم التي تعذى طفلها بحليب البقر إنما تفرض عليه زيادة في الماء البروتينية تفوق حاجتها ثلاثة مرات بينما تتفصل حاجتها من السكريات والأحماض التي لا يحتاج إليها عجل البقرة وتجه لذلک فان كل من الكبد والكليةين لدى الرضيع المعدي بحليب البقر يصاب بالتضخم من جراء المجهود اللازم لتحويل المواد البروتينية . وأن نقص المواد السكرية والحوامض الدسمة في ابن البقر الذي يقدم للطفل من شأنه أن يوجد نقصاً جوهرياً في خلايا الدماغ البشري ، وما يصاuff الخطأ أن خلايا الدماغ تكون مرة واحدة في السنين الأولى من العمر ولا تتجدد . وأضاف الدكتور لستراد حقائق جديدة لم تكن معروفة إلى وقت قريب وهي أن حليب الأم لا يشتمل على عناصر غذائية فقط بل يشتمل أيضاً على عناصر وقاية من الأمراض الجرثومية تشبه اللقاحات ومعنى هذا أن خالق الطفل - لا الطبيعة كما يقول الطبيب - قد مكن الطفل الرضيع من الشهور الأولى من عمره من مقاومة بعض الأمراض الجرثومية .

ويتساءل الطبيب في الأخير : كيف يمكن أن تخجم الأم عن ترضيع طفلها إذا تأملت في هذه القواعد التي لا تخصى في حليب ثديها ثم في هذه المساواة والمخاطر التي لا تخصى في حليب البقر .

وقد اندلعت في السنوات الأخيرة في الغرب حملة شعواء على الرضاعة الصناعية تحت عنوان مثير : نعم للتدى لا للحليب الصناعي .

وكانت الدكتورة باميلا ديفنز الباحثة بمعهد أبحاث الطفل بمدينة لندن قد انتهت من دراسة كل أنواع الألبان قد أعلنت تحذيراً لامهات من إرتفاع أطفالهن بين الأبقار وما في مستواها وقالت أن هذه الألبان تحتوى على نسبة عالية من الدسم الذي يصلح لعجول الماشية وحدها ينبع ضرره يلحق بالإنسان الرضيع لأنه يؤدى إلى الإفراط في السمنة ويفتح الطريق في جسم الطفل إلى أمراض القلب وأن الرضيع الذي يعتمد على اللبن الصناعي أكثر تعرضاً

للإصابة يا كزيم الجلد أو الربو وأمراض الجهاز النفسي الأخرى . والأهم أنه يشب أنانيا جافا غليظ القلب قاسيا قليلا التعاطف يفتقر إلى الارتباط الوجداني على نطاق واسع .

ولقد كشفت الأبحاث والأحداث أخطاراً كثيرة في مجتمع الطفولة نتيجة انصراف المرأة عن أداء واجبها في رضاعة وحضانة طفلها وإسلامه للخدمات والجهات الأخرى بل إن اشتغال المرأة بأعمال لا تتفق مع طبيعتها قد كان بعيد الأثر في اضطراب عملية الحم والولادة إلى حد أن هناك نسبة كبيرة يولد فيها الطفل ميتا وأنها ترهق نفسها في وقت يسكون فيه جهازها العضلي أكثر حساسية وأكثر تأثراً مثاث المراة بكل صغيرة وكبيرة وقد أشار علماء الدراسات البيولوجية إلى أن هذا يرجع إلى الفروق العامة في التكوين الفسيولوجي بين الرجل والمرأة وتعارض قدراتهما في تحمل الإرهاق ، وكذلك الفروق في الوظائف الطبيعية والاجتماعية لهما وما يخضع له كل منهما من عادات وقيم سائدة تجعل المرأة العاملة تنفرد بظروف متميزة فهى مطالبة بالإضافة إلى دورها في موقع العمل أن تقوم بأداء وظيفتها داخل الأسرة كأم وزوجة مسؤولة عن البيت ومن شأن هذا الإضطراب إصابة الأم بمرض السكر أو نقص أكثر من اللازم في الدم .

ولاريب أن تقليل الأم العربية الإسلامية الأوربية والأمريكية في هذا المجال لها خطورة ومحاذيرها ولها تأثيرها السيئ في المجتمع الإسلامي نظراً لاختلاف الظروف الاقتصادية والاجتماعية والصحية وخاصة أن شروط الرضاعة الصناعية الصحيحة يصعب توفرها في البلاد النامية ، وأن أدوات الرضاعة كالزجاجة والصمام قد تتحول إلى مرآك خطر للاجرائيم ينتقل إلى الرضيع وتشير لوحات الأرقام المعبرة عن انتشار أمراض المعدة بين أطفال العالم الثالث .

وتتركز اليوم الحالة على الطفل بالتحكم في ثقافته والقصص التي يقرأها والمعلومات التي تقدم إليه بهدف تدمير كيانه النفسي وإفساد عقليته منذ أول الشوط وتستهدف مخططات النفوذ الأجنبي وبروكولات صهيون التحكم في الطفولة قبل أن يصبح شاباً وتشكيله تشكيلًا يؤثر على فطرته ويحوله إلى الوجهة التي يريد توجيهها إليها ، ولقد احتجت هذه الموجهة عالمنا الإسلامي وأصبحت هناك ثقافات وكتب ودراسات وقصص تقدم للطفل ترمي إلى غسل دماغه وتدمير كيانه وتحطيم وجهته الخلقية والدينية ، وهناك محاولات لكتابة قصص للأطفال ومسرح للأطفال يقوم بها تفرييون من غير المسلمين أو من أتباع الدعوات المدamaة وتستهدف هذه الخطة صناعة هدف للطفل غير هدف أمهه وعقيدته ، وذلك عن طريق تسلیط الأسلوّر والقصص الخيالية ومفاهيم العنف والجريمة عليه .

ولا ريب أن فترة الاختبار في حياة الطفل تأتي بعد فترة التأسيس التي يقوم بها الوالدان والمدرسين على أساس إرساء الدعائم الأولى للشخصية فإذا تعرّضت فترة التأسيس هذه لتلك التحديات الخطيرة فإن الطفل سينشأ فاسدًا مضطربًا الشخصية مزّلزل الوجدان وسيكون عاملًا من عوامل الخطر على مجتمعه .

والإسلام يدعو المسلمين إلى بناء شخصية الطفل بالإيمان والخلق والقدوة وإقامتها على العزيمة والإرادة وعلى اختيار الأقوى والذائب وعلى الاخشيشان والتقشف وعدم الركون إلى الترف والبساط وقطم النفس عن الشهوات وذلك كله حتى تكون الأجيال الجديدة قادرة على حمل أمانة مسؤولية وطنها وأمّتها ولا ريب أن ذكاء الطفل ينمو وتزداد قدرته على الكلام والفهم والإدراك إذا نشأ بين أبويه ولم يترك للمحاضن أو رياض الأطفال أو المريّات الأجنبية ولا ريب أن الكثير مما يصيب الأطفال بالعصاب النفسي يرجع

إلى ضعف السلطة الأبوية لا العكس، ويقول الباحثون الذين أجروا تجارب واسعة على البيئات المختلفة أن منشأ الكثير من الاضطرابات النفسية لدى الأطفال إنما هو نتيجة الارتياب الذي أصاب الكثير من الآباء حول الطريقة المثلث في التربية مما جعل الكثير من الابناء ينشاؤن كنف أسرات يحمل الوالدان فيها كل شيء عن التربية، ولو كان لدى الآباء «الثقة» في أنفسهم لكانوا أقدر على تربية أبنائهم فإن الشك الذي ينبع من عقول الآباء سرعان ما ينعكس على عقول الابناء فلا يلبث الأطفال أن يقعوا فريسة سهلة لوسائل القلق والشك والخوف والارتياب.

وأنه لابد من إعادة روح الثقة بالنفس إلى الآباء والأمهات حول قدرتهم على تربية أبنائهم وما لم يحدث ذلك فسيظل عدد الأطفال المصابون باضطرابات نفسية تزايد يوماً بعد يوم.

وأنه من أخطر الظواهر في المجتمع الغربي الحديث هي ضعف سلطة الآباء، وأهم سبب لذلك هو أن الآباء قد أصبحوا عاجزين عن تقديم نموذج سليم أو تكوين أراء أخلاقية بعيدة عن الرذيلة. ولا ريب أن هناك أزمة فساد النموذج الداخلي للاب وبنك انهار أضخم ركن من أركان التربية وهو (القدوة) ولقد تبين للباحثين فساد نظرية التحرر المطلق الذي قالت بها المدارس المادوية والتلمودية وفرضتها على المجتمع العربي كله، ونشأت في ظلله أجيال مخطمة، وتبيّناليوم أن حاجة الطفل إلى الشعور بالأمن لا تقل عن حاجته إلى الشعور بالحرية.

وقد أثبتت التجربة أن الابناء الذين ينشاؤن في كنف أسرة ذات عقائد راسخة كانوا ما كاًن يُكتسبون الكثير من وراء هذه البيئة المستقرة ، قد يختلف الاب مع ابنته ، حول بعض الامور والمسائل ، ولكن ذلك لا ينقص مكانة أبيه في نظره ولا بد أن يعترف له بالفضل ويظل مقدراً له ومحترماً.

ومن هنا فإن الخطأ هو في غيبة المفهوم العقائدي والأخلاقي في الأسرة الذي هو صمام الأمان وعصمة الأمر كما أشار إلى ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم.

فإذا وجد هذا المفهوم واستقر بالتربيـة مع الطفل من اليوم الأول أمنت الأسرة وأمنت المجتمعـات تلك العواطف التي تشيرـها القصص والمسرحيـات والأـفـلام حينـها تصورـ الأب بـصـورـة يـرادـ بهاـ السـخـرـيـةـ بهـ وـاحـتـقارـهـ وـانتـقـاصـ دورـهـ الأـصـيـلـ وـماـ يـجـرـىـ فـيـ هـذـهـ القـصـصـ مـنـ حـاـوـلـةـ تـحـرـيـضـ الـأـبـانـاـ عـلـىـ التـمـرـدـ عـلـىـ الـأـبـاءـ وـالـقـوـلـ بـأـنـ هـذـهـ الـأـجيـالـ الـجـديـدـةـ بـغـيـرـ أـسـاتـذـةـ أـوـ بـغـيـرـ تـوجـيهـ أـوـ تـلـكـ الصـيـحـاتـ الـمـرـيـةـ الـظـالـمـةـ الـتـيـ تـجـرـىـ عـلـىـ لـسـانـ الـأـبـاءـ بـأـنـهـ يـتـكـونـ لـأـبـانـهـمـ خـرـيـهـ الـوـجـهـ الـتـيـ يـرـيـدـونـهـ وـلـاـ يـدـرـونـ أـنـهـمـ بـذـلـكـ يـحـتـمـلـونـ أـكـبـرـ التـبـعـةـ فـيـ الـأـخـطـارـ الـتـيـ يـوـاجـهـهـ أـبـانـهـمـ وـأـنـ الـعـلـاـقـةـ بـيـنـ الـأـبـاءـ [وـالـأـبـانـ يـحـبـ أـنـ تـكـوـنـ مـلـيـنـهـ بـالـثـقـةـ وـأـنـ يـكـوـنـ الـأـبـاءـ عـلـىـ مـسـتـوـىـ الـمـسـؤـلـيـةـ وـالـخـلـقـ حـتـىـ يـسـطـيـعـوـاـ أـنـ يـوـجـهـهـ الـأـبـانـهـ مـنـ نـاحـيـةـ وـأـنـ تـجـدـ أـرـاهـمـ ثـقـيـلاـ وـثـقـةـ لـدـىـ الـأـبـانـ وـالـوـاقـعـ أـنـ (ـالـقـدـوـةـ الـمـشـلـيـ)ـ هـىـ قـدـوـةـ الـبـيـتـ فـيـ الـأـبـاءـ وـالـأـمـهـاتـ وـأـنـ قـدـوـةـ المـدـرـسـةـ تـأـتـىـ مـنـ بـعـدـ.

وـأـنـ الشـارـعـ وـالـصـحـيـفـةـ وـالـسـيـنـيـاـ وـالـقـصـةـ (ـوـأـحـيـاـنـاـ أـسـاتـذـةـ الـمـدـرـسـةـ)ـ يـكـوـنـونـ فـيـ صـفـ مـحـاـوـلـاتـ الـهـدـمـ وـالـتـدـمـيرـ وـحـيـثـ يـفـقـدـ الـمـثـلـ الـأـعـلـىـ فـيـ الـأـبـ وـالـأـمـ دـاـخـلـ الـأـسـرـةـ فـلـاـ أـمـلـ فـيـ قـدـوـةـ خـارـجـةـ إـلـاـ نـادـرـاـ وـأـنـ كـلـ قـدـوـةـ خـارـجـةـ هـىـ مـكـمـلـةـ لـقـدـوـةـ الـأـبـاءـ.

وـمـنـ نـاحـيـةـ الـطـفـلـ فـقـدـ ثـبـتـ عـلـيـاـ أـنـ اـسـتـهـانـةـ الـأـمـ بـالـرـعـاـيـةـ وـالـحـضـانـةـ الـقـيـقـيـةـ لـالـطـفـلـ وـقـسـلـيـمـهـ إـلـاـ إـلـىـ دـوـرـ الـحـضـانـةـ وـالـخـادـمـاتـ - لـمـلـيـعـرـضـهـ لـلـعـانـةـ الـعـاطـفـيـةـ تـبـيـجـةـ نـقـصـ الـحـنـانـ الـفـطـرـيـ الـذـيـ جـبـلـتـ عـلـيـهـ قـلـوبـ الـأـمـهـاتـ .

كـذـلـكـ فـانـ عـنـاـبـةـ الـأـبـاءـ وـالـأـمـهـاتـ الـزـائـدـةـ وـتـسـاحـمـ الـمـفـرـطـ الـذـيـ يـعـوـونـ

كلية الطفل هو مصدر متاعب خطيرة له فإنه يجعله يتوقع نفس المعاملة من الآخرين فلما لم يجد هذه المعاملة من التغير يصدم وتولد لديه مشاكل نفسية وأجتماعية متعددة.

ومن الخطير أن يشكل الطفل على أساس الاحسان بأن العالم من حوله قد وجد تلبية رغباته أو إشباع حاجاته أو حماية تصرفاته.

ولارب أن التسامح الزائد أو الاصرار على التوصل في حياة الطفل كلاما حظر شديد الخطير، وكذلك الترف والحرمان جهينا. ولذلك فإن الطفل في حاجة إلى موازنة شديدة في مطالع حياته تمكنه من أن يشق طريقه بإرادة خالصة وأخلاقية واصحة والاسلام يرفض تماما تلك المحاولات المسمومة التي تدعى إلى إطلاق حرية الطفل بغير رعاية وتسديد في الخطوات الأولى، ولقد تبين أن الأجيال الساخطة المترفة إنما نشأت على ذلك المفهوم الخاطئ الذي روح له فرويد وسارتر والدكتور سنوك وقد تبين للمجتمع الغربياليوم فساد هذا الاتجاه وطالب المربيون بعد قياس سليم للأثار الخطيرة للجريمة والجنس والفساد الخلقي المتفشي في المجتمعات ، بالعودة إلى أسلوب الأصالة وإلى العودة إلى عقوبة الضرب وغيرها في المدارس حتى ينشأ الشباب وهو يعرف أن هناك ما هو مقبول وجائز وما هو غير مقبول وغير جائز وأن ظاهرة العنف وال مجرمة قد جاءت نتيجة هذه الحرية الظالمة .

( ٤ )

يقول الأستاذ عامر عبيد : قبل أيام نشرت صحيفة الدليل تاجر اف البريطانية أن قاتل عمرها خمسة عشر عاما سرق طفلة كانت قد تركتها أمها في عربة صغيرة أيام بيتك في لندن وكان السبب الذي دفع تلك الفتاة إلى سرقة الطفلة إنها قرأت كتابا في المدرسة يعنون ( سام وأنا ) وتعلمت منه كيف تسرق الأطفال وتحولت القراءة في سلسلة تسلية بريئة إلى واقعة حقيقة عندما وجدت الطفلة في متلول يدها ومن مخططات بروتوكولات صهيون التي

اعتمدتها الصهيونية العالمية والحركة الماسونية قاتلوا همما في تنفيذ مآربهما أن يتم الاستيلاء بصفة مباشرة أو من وراء ظهر للتحكم في الكلمة الصادرة حتى تكون ملائمة لتحقيق أهدافها.

ومن أجل هذا يتحتم النظر في جميع المطبوعات التي تطرح في الأسواق سواء أكانت صحفاً أو مجلات أو كتب مسلسلات لا سيما تلك التي تخص الصغار.

أن هناك مطبوعات خطيرة مطروحة على الأرصفة منها سوبرمان وأرسين لوبين، وشلوك هولمز، غيرها من مطبوعات منمقة وقد تبين أن الأطفال يقبلون عليها ولا يعرفون الوجهة الخطيرة التي تحتوى عليها (القيم الإسلامية) بذلك أن هذه المجلات تستمد مادتها من مصادر أجنبية وأن اختبارها قد روعي فيه هدم القيم الإسلامية في نفوس الأطفال. وأن هذه الأساطير الغربية المقدمة للأطفال العربي والمسلم من شأنها أن تخنق في أعماقه حنفياً وإعجاباً بالبطولة الغربية وبذلك يظل على جهل يمطولات أمته من ناحية ويلشىء في أعماقه حالة تبعية تحول بينه وبين فهم مقررات الأمور من حيث إخطار الغزو الغربي التي يجب أن يعد منذ نعومة أظفاره لواجهتها ومقاومتها.

كذلك فإن من الآخطار الشديدة على الطفل العربي المسلم ذلك الادعاء التلفزيوني الخطير حيث تقدم الإذاعة المرئية شرائط خطيرة من الجريمة والجنس وصور الصراع في الأسرة والخلاف بين الآباء والآمماهات وأن هذه البرامج التي هي في حد ذاتها خطيرة بالنسبة للشباب فإنها بعيدة الارز في في تشكيل نفسيات وعقليات الأطفال. فهي تحول بينهم وبين تكوين آراء صحيحة لواقع المجتمعات وللأساليب الصحيحة لمواجهة المشكلات والقضايا ومن ثم فإنه لا بد من حماية الأطفال من هذه البرامج العامة.

## الفصل السادس

### فساد أسلوب الالئيس الغربي

كان المجتمع الاسلامي هدفاً للقوى الاجنبية التي أصبحت قادرة على التأثير فيه عن طريق وسائل التقدم والحضارة التي أمكن توجيهها إلى دفع المجتمع نحو التسلية والترف وتوفير أسباب الإغراء المادي بهدف إخراج المسلمين من أخمشيشان المجاهدة إلى رخاوة الحياة، ومع أن الإسلام لا يحرم متع الحياة ولكنه يفرض قدرًا معيناً من الضوابط التي تحول دون تعمير الوجود الفردي والوجود الاجتماعي بحيث يصبح المسلم قادراً على مواجهة أحداث الحياة المتغيرة وملائحة الغزو والخارجي.

كذلك فإن دفعات الحضارة، المادية التي شا凡ها الاستعمار باسم التقدم والرفاية إنما قامت على أساس مادي خالص، وعلى أساس إعلام شأن طائفية صغيرة من القادرين، بينما أصبحت الطبقة الأكبر عاجزة عن الوصول إلى هذا القدر من المتع، بينما يقارب الإسلام بين الطبقات في وسائل العيش ويجعل من المعنويات أساساً لـكثير من التصرفات، وقد استطاع هذا التأثير الأجنبي أن يعلى شأن المعايير المادية في التعامل وأن يوجد صراعاً عنيفاً، وتطبعاً إلى المطابقات، على نحو يقضى على كثير من القيم المعنوية وبذلك يتآثر الاتجاه الإسلامي القائم على الجمع بين المادة والروح.

وهكذا نجد أن النفوذ الأجنبي الذي سيطر بالاحتلال العسكري أو الاستعمار الذي لم يشر سيطرة على المجتمعات الإسلامية قدر جيلين أو ثلاثة خالقين أن يطرح أسلوب الالئيس الغربي في المجتمع الإسلامي باستعمال الوسائل الحديثة ليحتويه وليصهره، ويكتسب حيويته بغير إرثه، بغيره عن طبعه الأصيل (م - ٤ المجتمع الإسلامي المعاصر)

ولذلك فإننا نجد أن أسلوب التعامل الغربي مع المجتمع الإسلامي كانت تستهدف نقل المجتمع إلى حالة جديدة من شأنها أن تمزق الأسرة وتقضى على رجولة الرجل وأنوثة المرأة وأن تدفع بالرجال والنساء جميعاً إلى الخروج عن طريق السيرات الصالحة والآخر وما يتصل به من اختلاط الرجال والنساء . ولا ريب أن افتتاح هذا الطريق أمام الرجل المسلم من شأنه أن يدفعه إلى الطمع في الحصول على موارد جديدة تكفيه من تحقيق هذه الأهواء ولذلك فهي تدفعه إلى التحلل من التواسك الخلقي وتفتح الباب أمام الرشوة والهداية والحصول على موارد محمرة لتحقيق هذه المتعة ويكون ذلك كله على حساب المجتمع .

كذلك فإن أسلوب العيش الغربي الذي فرض على المجتمع الإسلامي كان عاملاً هاماً في دفع المسلمين إلى التفرنج والولع بالترف والزخرف والأواني والتحف والموسيقى والتحفظ من العبادات والانصراف عن عوامل الثقافة والاصالة وانتقال المجتمع إلى صورة من التحلل والرخاوة . وهذا ينبع أساساً في ضرب المجتمع الإسلامي لانه يجعله عاجزاً عن مواجهة التفؤذ الأجنبي والغزو الخارجي ومقاومة السيطرة الأجنبية المتغلبة . بل هو يدفعه إلى الاعجاب والارتماء في أحضان هذه الأساليب المارقة لمقاهيم الإسلام وروحه .

ومن شأن هذا أن يخلق نوعاً من الاعجاب بالغاصب وتقليده والتعلم في مدارسه والبعثة إلى بلاده وفهم الإسلام على أنه دين عبادي محض لاعلاقة له بالنظم الاجتماعية والسياسية .

ولا ريب يقوم هذا المجتمع كله في ظل نظام اقتصادي ربوي رأسمالي أو ماركسي ، لا يهم . وإنما المهم هو التبجع لأسلوب العيش الغربي والاعتقاد بأن التنظيم السياسي والاقتصادي الغربي تظمن مثال .

ولما كان الفكر الغربي الليبرالي - والفكر الماركسي شطر منه واستجابة له  
الذى حاول السيطرة على المجتمع الاسلامى كان فكر امسى جيا كنسيا له الجنوبي  
يونانية وثيقة ومفاهيم رومنية عبودية ، ولذلك فإنه يطرح من الوهلة الأولى  
محاولة فصل الدين عن المجتمع واعلاء شأن العلمانية الى تقرر اتخاذ القانون  
الوضعى نظاما للمجتمع فى شئون القضاء والاقتصاد والسياسة والتربية والتعليم  
وتحجج الشريعة الاسلامية بكل معطياتها ، ومن ثم فقد فتح القانون الوضعى  
الباب واسعا أمام الخمر والزنا والربا وحطمت الحصانة التى تقيمها الحدود  
الاسلامية لحاجة المجتمع الاسلامى .

وفي مجتمع كهذا تصبح لأفلام هليود والحلقات الجريمة والجنس في السينما والتيلينزيون والإذاعة وال المجالات المصورة أثارها البعيدة في تكوين الأجيال الجديدة وفي الشاب والطفل والفتاة العذراء على وجه الخصوص فإذا كانت المرأة عاملة تقضي وقتها كله في العمل نهاراً وفي النادي ليلاً، وكان الرجل لا يجد وقتاً للبيت فإن الأجيال الجديدة لا تجد إجابة عن تساؤلاتهما في عهود المراهقة إلا من كتب رخيصة تباع على أسوار الحدائق أو عن طريق صحبة الشر وبذلك تفقد الأسرة مهمتها تماماً .

وهكذا يتوجه المجتمع الإسلامي إلى أن يكون صورة من الاحترام الغربي على نمط المجتمع الاستهلاك الذى يقوم على تطلع يومى إلى المودات والأزياء والنماذج الجديدة والمتعددة سواء في الملابس أو الأدوات أو الأفلام مما يدفع الإنسان دفعا إلى الاستعباد لهذا التغيير الدائم ، في سبيل بيع هذه البضائع ، ومن حولها دعاية خطيرة تملأ الصحف وواجهات التليفزيون ، ومن هنا لابد من وجود فلسفة تحول دون العقبات : عقبة الدين وعقبة الأخلاق وعقبة الضوابط ولا بد من هدم هذه العقبات ( فلا اقتحم العقبة ) ولما كانت هذه المعاملات تقوم على أساس الربا فلا بد من دعم الربا ولا بد من الاتصال

إلى مراحل الترف والرفاهية والإنجذاب، ولابد من قيام مجتمع الهوى والفساد الذي هو أشبه بمخدر وهى للذين لا يستطيعون أن يحصلوا على المتعة.

كذلك فإن محاولة فرض أسلوب العيش الغربي قد زلزل مفهوماً أصيلاً من مفاهيم الإسلام وهو الارادة الفردية والمسؤولية القائمة على الاعانة بالحساب والجزاء الآخرى. وذلك باستثناء نظرية مدرسة العلوم الاجتماعية التي قدمها دور كايم المفكر الغربي الليبرالي الذى يقيم أساس فكره على المفاهيم الماركسية والنظرية المادية فهو ينكر فطرية الإنسان وفطرية الدين وفطرية الأسرة ويرى أن القيم والعقائد الروحية والمعنوية التي قدمتها الأديان لا قيمة لها وأن الفرد لا قيمة له ولا معنى للتشبث بالحرية الفردية وإنما يرى أن القيم كلها للمجتمع الذى يخلق الأديان والعقائد ولذلك فهو يدعو إلى الاستئانة بالأخلاق، ويرى أنها ليست من الثوابات وأنها متطورة لأنها لا يؤمن بأصلها الديين الالهى، وهذا كله يستهدف تدمير الضوابط ودفع البشرية إلى التحرر من القيم والحدود التي جاءت بها الأديان فتندفع إلى المطامع والأهواء والفساد فهو يدعو إلى هجران كل أساس إلهى، بل أخلاق ميتا فنيزية وبذلك يقيم مع نظريات فرويد في التحليل النفسي وسارت في الحرية الفردية فكرة جبرية العلوم الاجتماعية والختمية التاريخية، ولا ريب أن حتمية الإنسان من شأنها أن تنهى المسؤولية والجزاء.

وهكذا يطرح الفكر الغربي الوافد في آفاق المجتمع الإسلامي مفهوماً خطيراً يعارض الأصلة والقطرة ويعارض مفهوم الدين الحاصل، قوله النظرية المادية الخالصة إلى الإنسان ومحاولة إخضاع الإنسان للقوالب العلمية التجريبية التي تخضع لها المادة أو ما تخضع له تجارب الحيوان ذلك أن الإنسان لا يمكن أن يخضع مثل هذه الماهج، والنظريات لأنها روح وجسد وعقل لذلك فيه هناك منهج خاص مستقل لدارسته.

ويمضي هذه النظريات إلى إنسكار وجود عاطفة دينية فطرية لدى الإنسان أو أن الإنسان مزود بحد أدنى من الغيرة الجنسية والبر بالوالدين ومحبة الأبناء وغير ذلك من العواطف وكل هذا يرمي إلى هدم العقيدة والأسرة والعلاقات الشرعية بين الرجل والمرأة.

ومن أخطر ما تقول هذه المذاهب الإجتماعية أن الأخلاق ليست قيمة ذاتية ولا هي ثابتة على وضع معين فاما تأخذ صورتها من المجتمع الذي توجد فيه ، وأن المجتمع هو الأصل في كل الظواهر الإجتماعية وليس الإنسان ، ولا ريب أن طرح هذه المفاهيم واستمرارها عن طريق الصحافة والكتابة والإذاعة وتنظيمها للقصص والمسرحيات والأفلام السينمائية من أخطر المحاولات التي ترمي إلى جعلها مسلمات في نظر الشباب الغضروف في نظر الذين لم يحصلوا بعد على ثقافة إسلامية كاملة أو أصيلة .

والمدف هو فن القذارة عن الدين والأخلاق والتشكك في قيمها ولهذا أثر واضح في المجتمع ، ذلك الأثر المدام المستنيرة الفردية والالتزام الأخلاقي وهو ما قدمته فلسفات دارون ونيتشه وماركس وسارت وفرويد ودوركايم وأشارت بروتوكولات صهيون إلى صناعته وضرورة بثه في آفاق الأيمين وهي حملة على الدين والخلق ودعم لمفاهيم التلمودية في هدم المجتمعات وإفسادها مصانة في أساليب براقة من النظريات وفي اطواله حوار في السرحيات والقصص ، من شأنه أن يثير الشبهات حول حقائق الإسلام الأساسية وقديمها و منها فكرة الثبات التي تغلب هذه النظريات عليها فكرة التطور الدائم . وكذلك هدم فكرة الإرادة الإنسانية بتغلب مفهوم القبر الخارجي الذي يهرب الفرد على غير رغبة منه ، وكذلك التفسير المادى ، والاقتصادى والجنسى للإنسان والاستشهاد بعالم الحيوان في دراسة الإنسان وكل هذا يستهدف المجتمع الإسلامي لتمديره وللقضاء على الأسرة ونظام الزواج

الاسلامي وعلاقات الرجل والمرأة وعلاقات الآباء والأبناء كذلك فإن هذه الحصيلة المسمومة من الفكر الغربي الوافد تدمر الإنسان نفسه وتهدم كرامته بدعوتها إلى الانتخاب الطبيعى وإيادة الضعفاء وتعقيم الفقراء، وقد عارض الاسلام ذلك كله في نفس الوقت الذى وضع الإنسان في مكانه الحق، تكريم الإنسان المستخلف في الأرض والنظر إليه من خلال طبيعته الأصلية الجامدة بين الروح والجسم بوصفه كياناً متكاملاً وفي نفس الوقت معارضة استعلاء الإنسان وتلاييه وعبادته، ومعارضة وصفه بأنه حيوان تحكمه غرائزه ووضع الإنسان في حجمه الطبيعى وقدره الصحيح فقد الغى الاسلام الوساطة بين الله والانسان وفصل بين الألوهية والبشرية وأنكر سقوط التكاليف الشرعية والضوابط والحدود عن أى إنسان مهما بلغ قدره من الایمان.

ومخالفة مع مفاهيم الرأسمالية الليبرالية الغربية والماركسية الشيوعية الاشتراكية فإن الاسلام يعطى للإنسان أهمية كبرى كفرد في مجتمع ويقرر أن كل فرد في المجتمع يستحق من الاحترام والطاعة بقدر ما يحمل من المسئولية ويتحلى به من صفات طيبة كالعقل والعلم والخلق ويؤكد الاسلام حاجة الإنسان إلى التقدم المستمر ولذلك فإنه يحرر طاقاته الخلاقة جياعاً (فكريه وخلقية وعملية) دون أن يسمح لعائق الطبيعة أن يحول بينه وبين التقدم ويجعل تقدمه على أساس مواهبه وقدراته وحدها.

ويقرر الاسلام أن الإنسان ثابت الجوهر متغير الصورة وأن الایمان بالله قوة دافعة تعطى الأمل وتحول دون اليأس وتبث الثقة وتدعوا إلى المعاودة في حالة الاحقاق.

وقد أقام الاسلام حضارته و مجتمعه على أساس التكوبين الفردى واعتبره أساس التقدم وقرر أن الرقابة لا تأتى من شخص على شخص ولا من هيئة على هيئة وإنما هي رقابة الانسان لربه.

وفي مجال تحقيق الرغبات الحسية فإن الاسلام يدعو إلى تحقيقها عن الطريق المشروع بالزواج وتحريم الزنا في الاسلام لا ينبع عن كراهية المجلس بل عن احترام له وتنزيهه من العبث وارتفاع بالمرأة عن أن تكون أدلة يلعب بها الرجل ، والخطيئة في الاسلام ليست غولا يطارد الناس ولكنها التجرية التي يستطيع الانسان أن يرجع عنها ويتوجه إلى الطريق الصحيح وقد فتح الله باب التوبة والمنفحة بحيث لا ينوه المسلم أبدا بالخطيئة .

وألغى الاسلام الفكرة القديمة التي كانت تقول بأن هناك صراعا بين الجسم والروح ، وأعلن أن الروح والجسم متكاملان . ولما كان الانسان مستخلفا في الأرض فهو مسؤول ومحاسب وقد ربط الاسلام بين العلم والعمل وقرر أن العلم إنما يتطلب من أجل العمل به ، وكشف عن أن الطبيعة البشرية قائمة بقدرتين معدتين : قدرة على التحصيل وقدره على الممارسة العملية وقد علم الاسلام الانسان أنه مبني على المجاهدة والكبح والماكابدة والسعى وأن الحياة معبر إلى الآخرة ، في إطار المسؤولية الفردية والالتزام الأخلاقي وأن الإلحاد طارىء على النفس البشرية وليس من طبيعتها ولا هو متصل فيها وأن هناك مفاتيح عدة للخروج منه أهمها التفكير في خلق السموات والأرض هذا الكون الفسيح الدقيق التركيب في مواجهته وأموره بما ينفي عن خالق عظيم يديره لحظة بعد لحظة ومن هنا تظهر حاجة الانسان إلى ربه وضرورة ارتباطه به ، ويتبين عجز الانسان عن مواجهة الحياة دون رشد الوحي والدين والتماس رضا الله تبارك وتعالى ودعائه وغفوه .

هذه المعانى كلها التي أحكم الاسلام غرسها في أعماق المسلم تبدو معرضة لخطر شديد إزاء أسلوب العيش الغربي والفلسفة القائمة ورآه ، وهى فلسفة مادية ولا ريب أن الأيدلوجيات الرأسمالية تحاول صهر المسلم في بوتقة غربية عنه وكذلك تحاول الأيدلوجيات الماركسية بينما يريد الاسلام أن

ت تكون صناعة الإنسان صناعة إسلامية قائمة على التوجيد والرحمة والعدل  
ولسلام الوجه لله .

ويفرض النظام الرأسمالي على المجتمع نوعاً مغايراً من السلوك ، يقوم على  
أساس الاستمتاع بالمتاع المادي والحرية المطلقة في العلاقات بين الجنسين مما  
أدى إلى تدمير الأسرة واستغلال الآثرياء وإسرافهم في الترف وحقد المزروعين  
وأندفعهم إلى الإنتقام من الأغنياء ، وانقسام المجتمع إلى شطرين  
فالنظام الأساسي يبدأ من أناية الفرد تحت تأثير واقع المجتمع وينتهي إلى  
الصراع وضياع المجتمع ككل .

وفي النظام الماركسي يذهب المجتمع إلى سحق الفرد سحقاً كاملاً ، ويراه  
أشبه بترس في آلة ، وفي النظام الماركسي المعبد هو المال أو الاقتصاد فالمال  
هو الخالق والملشوء والإنسان في تفكيره وسلوكه تابع للمال ولا يخرج  
عن تأثيره ومنه تتغلب المنفعة المادية في التعامل والترابط والتوجيه .

أما في نظام الإسلام فإن المجتمع الإسلامي يقوم على التوحيد والوحدة  
والتكامل والتضامن ، حيث يعلى من شأن القيم المعنوية دون أن ينسى  
المعطيات المادية وحيث يحفظ للفرد ذاتيته فإنه يدفعه إلى العطاء  
الاجتماعي الوافر فينفله حيثاً من الفردية إلى الجماعية ومن الأنانية  
إلى الغيرية .

وقد كان من تأثير خضوع المجتمع الإسلامي لأسلوب العيش الغربي  
أن دخل مرحلة خطيرة من الضعف والتآزم فظهرت عوامل الازدراز بـ<sup>بكينيات</sup>  
المعنوي والروحي والديني وفقدان الثقة بالنفس والتقمص لشخصية الأجنبي  
وظهور الميوعة والتراخي والاتكالية وعدم القدرة على التضحيه والنفاق والرياء  
وتعاطي المخمور والقمار والزناء والمالحة وتروير الحقيقة وعدم تقدير قيمة الوقت

واحتقار العمل اليدوى وعدم تحمل المسئولية والتعصب للون والجنس والاستخفاف بحياة الانسان والغش في المعاملة وشهادة الزور .

هذا هو الخطر الذى يواجه المجتمع الاسلامى فى نهاية القرن الرابع عشر الهجرى ومطلع القرن الخامس عشر ، وهو خطر يخىء منه إستمرار أزمة الامة الاسلامية فى عدم قدرتها على التخلص من النفوذ الأجنبى ومن الغزو الاستعمارى الصهيونى الماركسي وهو أمر يتطلب مزيدا من اليقظة والوعى والعمل على التحرر منه وكسر قيوده .

ومن عجب أن مستشرق مثل لويس ماسنيلون قد دعا المسلمين والعرب إلى هذه المقارمة حين قال : من حق العرب أن يقاتلوا أمام هذه الدعاية المذلة التي تقترح عليهم التنازل عن شرفهم وتراثهم والاستسلام أمام القوة الغربية وروعس الأموال المصرفية التي تطلب إليهم الانسجام في طريق عملهم مع هذه الحضارة الكاذبة: حضارة الإنسان الآلى التي لم تعتدؤ من بنفسها أو بالذات الاهية وتصبو إلى إخضاع العالم إلى نظامية ثقافية غربية بالياء ، إن هذا الاتجاح الصناعى المخشوش سيسقط سريعا وشيكًا ، فليصمد العرب فالعالم في حاجة إليهم ، .

نعم : نحن محتاجون في مواجهة هذه التحديات إلى المحافظة على الشخصية الاسلامية وصياغتها على النحو الذى رسّمه الاسلام وقدمه القرآن والسنة الصحيحة وقوامه تحرير هذه الشخصية من التبعية والتقليد واحتفاظها بالتميز الواضح والقدرة على مقاومة فرض العادات والتقاليد الوافدة من الثقافات والبيئات المختلفة وقد أعلن الاسلام حرّيا لا هوادة فيها على تقليد المسلمين لغيرهم وأعلن أن من تشبه بقوم فهو منهم ، وفي هذا التهديد ما فيه ، ولقد قامت عاليم الاسلام منذ أول يوم على أشد الحرص على تمييز الشخصية الاسلامية عن غيرها بما كان مدعاه لدهشة أعدائه حتى راح اليهود يقولون في عصر النبي

( ما يريد محمد أن يدع من أمرنا شيئاً إلا خالقنا فيه ).

وقد كان من الضروري أن يبق هذا التحفظ ، ولقد حرص المسلمين على بقائه، ولكنه سقط اليوم نتيجة نصيحة الضالين المسلمين الذين تصدروا ثقافة هذه الأمة وحلوا لواء التغريب والتبعية تحت لسم التجديد والتحضر ولذلك فإن دعوتنا هي التحذير من التشيه بداء الأمم « التبعية » حتى يظل المسلمين كالشامة البيضاء في المجتمع العالمي الذاخر بفنون الأديان والعادات ولا ريب أنه من أشد أنواع التضليل الدعوي بقول الحضارة خيرها وشرها حلوها ومرها ، وعلى المسلمين أن يقبلوا الأسلوب والاطر والنماذج التطبيقية الحديثة والأدوات ولكن عليهم أن يملأوها بفلكم ومفاهيمهم .

ولقد كان حفنا علينا إذا كنا نسير على خطى محمد ونلتزم بتعاليم الإسلام أن نحافظ على ذلك التمييز العميق وبين المسلمين وبين الناس ، إيماناً بأننا أمة شاهدة على العالمين حفيظة على أمانة الله ورسالته بين البشر لسنا تابعين ولسنا مبتدعين فالتقاليد العامة لا يجوز أن تتبعد من منابع غير إسلامية فالآزياء والزيارات وأمور العلاقات بين الرجال والنساء وبين الآباء والأبناء وكل ما يتصل بحقوق الجوار لا بد من تحرى وجهة الإسلام الصحيحة فيها والتمسك بها في قوتها والاعتصام بالعزم منها لا بالرخص ورفض كل مخلوب ومستورد في هذا المجال ومن ليس نابعاً من الدين الحق ومن التقاليد الأصلية ولا بد أن يكون لنا واقع متميز قائم على منهج أصيل له مصدر رباني والتزام أخلاقي . ولا يد من يقع متميز قائم على منهج أصيل له مصدر رباني والتزام أخلاقي . ولا يد من يبني الأجيال الجديدة على أساس التربية الإسلامية الجامحة بين الروح الأخلاق والجسم من أجل دعم الأسرة وتأكيد ذاتية الشخصية الإسلامية وبناء روح الأخلاق والعقيدة وسلامة السلوك الاجتماعي ولا بد أن تكون لنا مفاهيم أصيلة في شأن المرأة والأسرة والعادات والملابس والزينة ، تقوم على أساس الاستمساك بعفاف المرأة والبكارية والفصل بين مجتمعات الرجال ومجتمعات النساء ، ولا بد أن يبدأ الإصلاح من نقطة الواقع الحى الموجو دبتغير الأعراف الداخلية الواردة والتماس الأعراف الفطرية الأصلية التي تستمد وجودها من الوازع الداخلى

القوى العازل بين الحق والباطل والخير والشر والفضيلة والرذيلة ومسؤولية الكتاب وأصحاب الأقلام كبيرة فليس على الكاتب أن يعكّس قيم عصره فيكون مبرراً للواقع الفاسد والمضطرب وإنما عليه أن يحرر عصره من القيم الضالة وأن يهدي قومه بأمانة القلم التي استأمنه الله تبارك وتعالى عليها إلى الحق والخير وأن يعارض كل ما يدعوا إلى إفساد الفطرة بالخمر أو الربا والزنا ولا بد أن يكون هناك إيمان لا يتزلزل بأنه إذا خير المسلمين بين معطيات الحضارة وبين فقدان الذاتية أن يفضلوا سلامة ذاتيهم وتآكيدها ونقاها ولو ضحوا في سبيل ذلك بمعطيات الحضارة وأنه من أشد أنواع الخطط للبشرية أن تعود بعد أربعة عشر قرنا من ضياء الإسلام الذي جاء للعالمين جميماً أن تعود بالإنسان إلى الرق وأن يعود البشر إلى الوثنية وأن يعود الفكر إلى الجبر وأن تتحرف الفطرة إلى إعلاء الجنس والطعام ونفقد الأصلة المستمدّة من العبودية لله تبارك وتعالى وتحكيم كتابه والوقوف عند حدوده وضوابطه التي رسمتها للمجتمعات ، حتى لا تندحر البشرية بعودتها إلى فساد النّظرية بقوتها الجبرية الاقتصادية أو الحتمية التاريخية وكلّاها باطل يستهدف إلغاء الإرادة الإنسانية وتحمّل المجتمعات فساد الأفراد بينما يقرّر الاجتماع الإسلامي الأصيل مسؤولية الفرد الذي يأتي يوم القيمة دون أحد من أهله أو جاره أو يقبل منه غير عمله الفردي الخاص في مواجهة أمواج المجتمع ولا ريب في فساد نظرية تغليب فكرة الجبر على حرية الإرادة أو سقوط الفرائض والحدود عن أحد من البشر ، فإن ذلك ضلال كاذب يحاول أن يلغي المسؤولية الفردية والجزاء الآخرى .

وبالجملة فإن أخطر ما يطرح أسلوب العيش العربي في المجتمع الإسلامي: فكرة ( عبادة الحياة ) ولقد اشتهرت هذا الخطط بين المسلمين نتيجة للنفاذ الماركسي والمادي التي تدولت في العصر الأخير ، وهي من أخطر

محاولات الخروج عن الاطار الاسلامى ، فالمسلمون لا يؤمنون بان كباب الناس على الحياة وليس من مفهومهم هذا الاندماج إلى هذه الغاية ، بل هم يقبلون على الحياة ويتداولونها دون أن تحرم عليهم زينتها على أن تكون العملية كلها في إطار الایمان باقامة المجتمع الرباني وإعلاه شأن الغيرية والبذل .

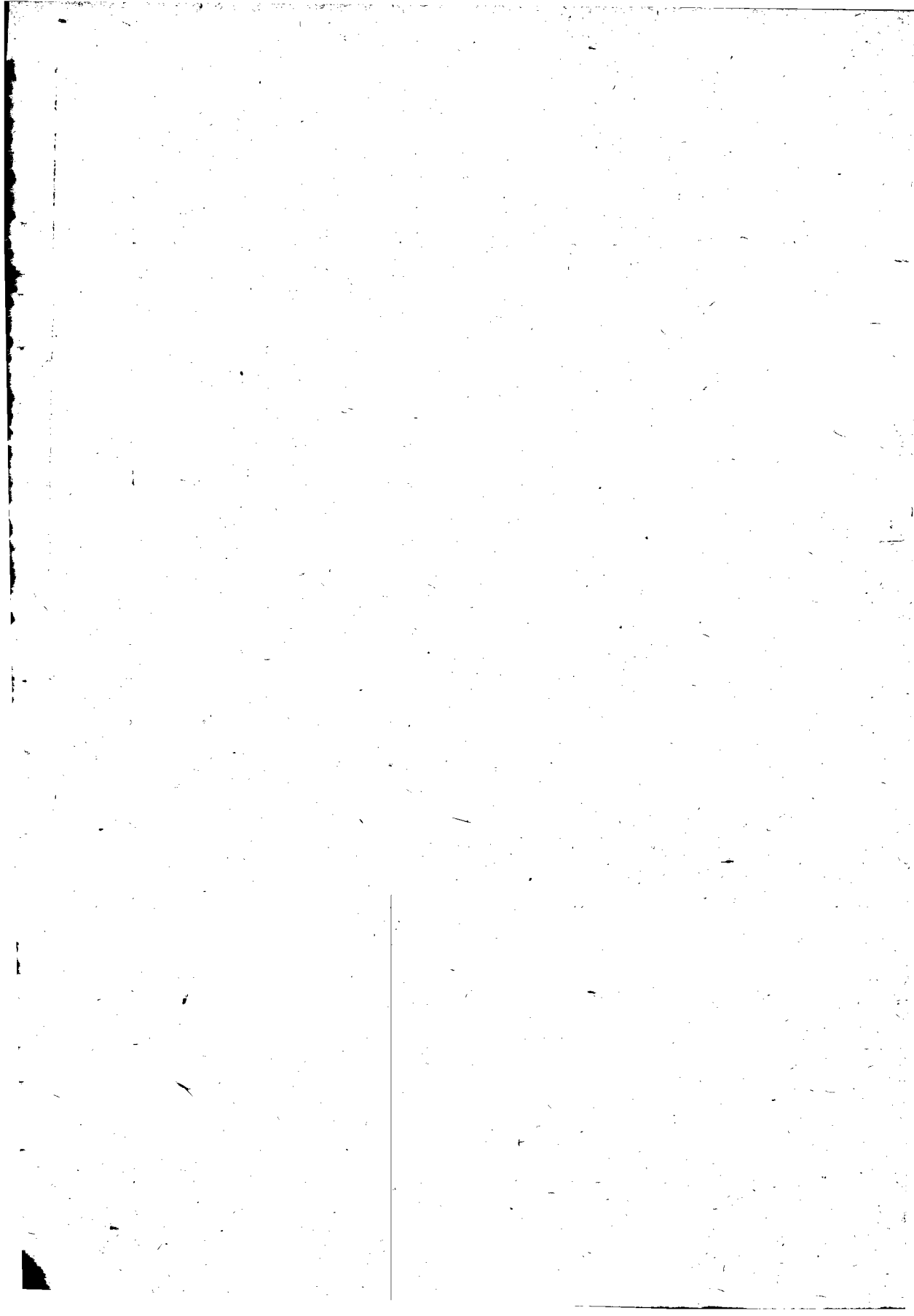
ولا شك أنه لا عنده المسلمين في تبرير أو ضعفهم المتردّي بالقول بأن العصر أو التطور أو أي عامل من عوامل البيئة والزمن أو اقتراب المسافات كل هذا لا يمكن مقبولاً لأن يخضعوا لأنماطه وفسياده واضطراه وليست على الإسلام أن يكون مبرراً لأوضاعهم ولو على سبيل الرخص الذي يحاوله بعض المترخصين الفتيّا بها ، ولا بد من أن يخضع المجتمع الإسلامي لحكم الله وحدوده ، وعلى المسلمين أن يشكّلوا أنفسهم في هذا الاطار وأن يتخلصوا من كثير من الأساليب والوسائل والرغبات المذلة التي تخرجهم عن حدود الله ، ذلك أن قوائين الإسلام تفسح للسلم عشرات الميادين في الاستمتاع في مجال الطعام والعلاقات بين الرجل والمرأة دون الخروج عن حدوده وضوابطه التي هي أساس من أساس حماية الشخصية الفردية وحماية المجتمع نفسه من الانهيار والهياولة دون عدوان أحد على حرية الآخر ، وليس في استطاعة المسلمين التطلع إلى التمكّن في الأرض والسيادة وإقامة كيّانهم إلا بالتماس منهجهم الأصيل ، ولا ريب أن أعظم روابط المجتمع ، هو التمايز العقلي والروحي والغاية واحدة ولن يتحقق ذلك بالتماس عقيدة الإسلام كاملة وتطبيق شريعته تطبيقا حاسما فإن ذلك وحده هو الذي يقيم الرابطة الوجданية والعقلية والاجتماعية والتي يشترك فيها أفراد الأمة جميعا والتي تستقيم بها وجودهم ، هذا التمايز في الأخلاق والعقائد والعادات هو هدف من أهداف الغزو الفكري الاجتماعي الغربي لأنّه يحقق الاستجابة الواحدة للأحداث والمواضف وهذه الرابطة هي أشد وثوقا من رابطة اللغة أو رابطة العصبية والجنس

ولا ريب أن هذا التمائل هو تمائل في العموميات وفي الأفاق الأكبر الجامع للطلبات العامة وليس في الفروع والتفصيلات .

ولا بد من أجل تحقيق ذلك .

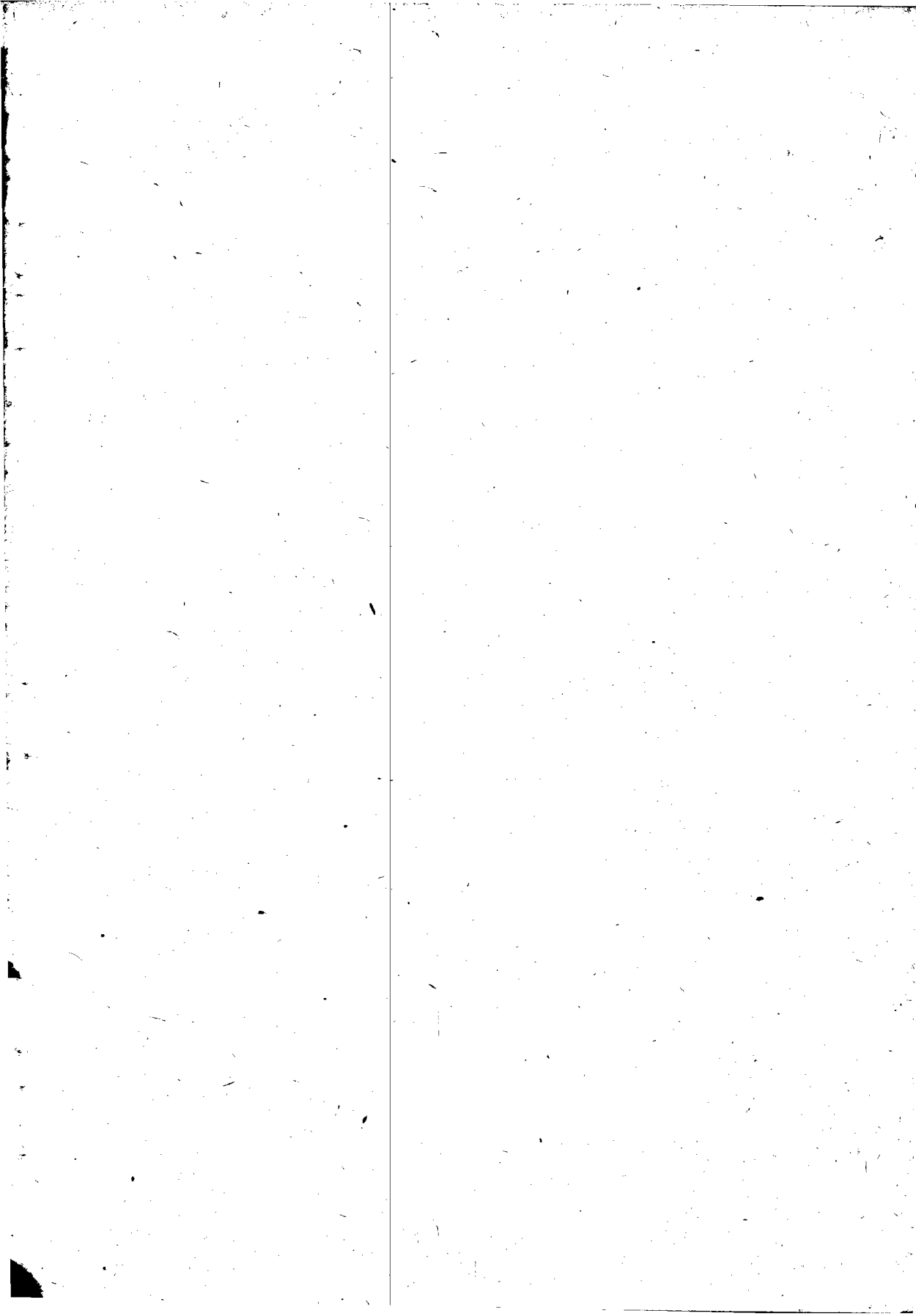
(أولا) أن نكشف عن الفوارق بين الأخلاق التي هي من أصل الدين الحق وبين التقاليد والعادات التي هي من صنع المجتمعات فإذا ما عزلنا عن جوهر ديننا تلك البدع والخرافات التي تضاف إليه كذبا وزوراً فاتنا نكون قد قطعنا الطريق على التزييف والاضافة والمحذف .

(ثانيا) أن نتحقق التمييز الواضح بين شخصية الرجل وشخصية المرأة والحيولة دون إمتزاجهما أو تحول إحداهما إلى الأخرى وعلى المرأة المسلمة أن تعرف ما هي الصفات الأصلية التي تمثل رجولة الرجل والتي يمكن بها الرجل أهلا للاقتران بها وكسب ثقتها وليس من بين هذه الأشياء أن يكون مائعا أو رخوا أو من أهل الانحلال .



البَابُ الثَّالِثُ

التحديات في وجه المرأة



## الفصل الأول

### التحديات في وجه المرأة المسلمة

لاريب كان من أخطر التحديات في وجه المرأة المسلمة تلك الدعوى التي استعملت باسم تحرير المرأة في أوائل هذا القرن الميلادي والتي حمل لوائها كثيرون غرر بهم وظنوا أنهم يستهدفون حقا ضائعا بينما كانت حركة تحرير المرأة كلها من أو لها الآخراها جزءا من خطط الاحتواء الغربي والغزو الثقافي والاجتماعي الذي يستهدف إخراج المرأة من رسالتها وقيمها ودفعها إلى أمواج المحيط العاتية ، ذلك أن الاسلام في الحقيقة هو الذي وضع ركائز تحرير المرأة الأصلية ، أما هذه المحاولة فقد استهدفت الأسرة والأخلاق والقيم والعرض الاسلامي بإحداث ثغرات وخلق عقلية جديدة تفكك في إطار المفهوم الغربي العارى من أساليب العفة والقيم والمحسانة وقد تصاعدت هذه الموجة حتى خلقت مفاهيم خاطئة أشبه بالسلبيات أدارت رأس المرأة وأفسدت العلاقات الطبيعية والفطرية بين الرجل والمرأة والزوج والزوجة والآباء والأبناء في عشرات الموضع فعدت هذه الحياة الاجتماعية متحملة ومضطربة وبعيدة كل البعد عن المفهوم الاسلامي الأصيل والحقيقة أن الجماعة لم يكونوا مخلصين لهذه الأمة أو صادقين في التاس هدف أصيل .

وقد كان لهذا الانحراف الذي تم تحت أضواء الحضارة وبريق الحرية وصيحات التكريم الباطل للمرأة أثره البعيد في تلك التائج الخطيرة التي يواجهها المجتمع الاسلامي من آثار بعيدة المدى في شأن الزواج الزائف والطلاق والجريمة والاختلاط وآثاره الخطيرة ، وقد جرى هذا كله في الوقت الذي فرض النفوذ الاجنبي على بلاد المسلمين قوانين جنائية واجتماعية تبيع

الزنا والفساد وتحمي أساليبه وما تبع ذلك من فساد في الزى والزينة وتحلل كان من شأنه وقوع تلك الأحداث العاتية والجرائم الخطيرة .

وقد جاءت تحديات المجتمعات المفتوحة ، التي نقلت مئات من الماجرين الأثرياء إلى بلاد أخرى للزواج والتعامل التجارى وإقامة العلاقات الاجتماعية عاملا خطيرا في مزيد من إفساد العلاقات وبروز ظاهرة البغاء الحنى ، وكذلك كانت حرية خروج الفتيات للعمل في بلدان أخرى من العوامل الخطيرة لتعزيز هذه الظاهرة الخطيرة خين تشير الصحف ( الأخبار ١١/١٠/١٩٧٢ ) إلى أن ٤٧٥ عقد زواج مصرىات بأجانب تم في تسعة شهور عن طريق الزواج بالتوكيل وقد تبين أن أغلب هذه الزيجات فاسدة ومصيرها الفشل والطلاق والسبب هو أن العروس تقبل الزواج من شخص لم تره أو تقدم لها معلومات خلاف الواقع وبعد أن تقبل الزواج وتسافر إلى زوجها هناك تصدما الحقيقة .

ومهم لا يجري الحديث في مثل هذه الأمور فإن العلاج لا يشمل الظاهرة من أساسها الاجتماعي كذلك فإنه لا يحول دون الوقوع في أيدي العصابات التي تتجذر في الواقع الأبيض على النحو الذي صورته الصحف ( ٣ / ٥ / ٧٢ ) في الاستعانتة بسيدات لاستدراج الفاجرات من دور السينما إلى المقابر والاعتداء عليهن ، كذلك فإنه في عامين اثنين كما يقول الأهرام ١٢/٨/١٩٧٢ تضاعف نسبة عقود الزواج التي تعطى للمرأة عصمتها في يدها من ٢ في المائة من بجموع الزيجات إلى ٥ في المائة دفعة واحدة فما هي الأسباب التي جعلت أكثر من ١١ ألف زوجة تصر على الحصول على ورقة بحوار عقد الزواج تعطيها حق تطليق نفسها ، ويقول الباحثون الاجتماعيون أن إنهاء الرابطة الزوجية عن طريق المرأة لا يظهر إلا عندما تخلو الزوجة من شرط الكفالة ، بين الطرفين كأن تكون المرأة من وسط اجتماعى أعلى من وسط زوجها أو تكون من الناحية

الاقتصادية أكثر مالاً من زوجها أو من ناحية التعليم ، كذلك تشير الظاهرة أن الزوجات اللائي يحتفظن بحق العصمة في أيديهن أصبحن من كل الفئات والطبقات ظاهرة رابعة تلك إغراء الفتيات على السفر للعمل في الخارج ثم تجربى محاولة الضغط والإرهاب لإرغامهن على الخطأ (الأهرام ١٢/٧/١٩٧٢) كل هذا وظواهر أخرى أشد سوءاً تكشف بوضوح ذلك خروج المجتمع الواضح عن الأسلوب الأصيل والطريق الصحيح إلى أساليب وافية ، والتحرك من خلال المطامع والأهواء ، والرغبة في الحصول على أكبر قدر من المال أو المتعة على غير النهج الصحيح الذي سنه الإسلام للجماعة أن تأخذ به ومصدر هذا كله هو خروج المرأة عن مكانها الحقيقي وحجمها الطبيعي ، مما يوجه إليها اللطمات ويصلبها في كل حين ولو أنها استمسكت بسکرامة الاسلام في التعامل لما تعرضت لهذا المحوان .

(٢) وفي المجال الأوسع وهو مجال عمل المرأة ، تواجه المرأة عشرات التحديات والأزمات والمشاكل فقد عرضها إلى أن تفسد ياتها وفسد زيها وقد أسلوب تعاملها مع الرجل وعرضها المخاطر كثيرة ولو أن المرأة لم تأخذ بتلك المساليم الكاذبة التي ظلت محاولات النسائيون دعوة تحرير المرأة تبها سنوات وسنوات حتى صدقاها الكثيرون ثم كشفت التجربة عن الارتطام بالحقائق فما يزال عمل المرأة في حقيقة على حساب الأمومة والطفولة والبيت ، ذلك أن هذا الوقت الذي تقضيه المرأة في المكتب أو المصنع أو المتجر لا يتحقق من الأثر كفأه ما يفقده البيت والأسرة والطفل ، فضلاً عن أن ما تحصل عليه من دخل مادي لا ينفق في خدمة الأسرة ، بل في سبيل تعطية مطالب يتعلق بالملبس والمواصلات ، ولا يوازي في مجموعه تلك الخسارة التي يفقدها الأبناء في حضانة المرضعات والحاضنات فتقع أهـ ما تعطى الأم ولا يعطى غيرها بديلـاً منه العاطفة وابن الأم والوجدان ولقد خرجمـت المرأة المسلمة إلى العمل

في العقود الأخيرة بعهد أن تفهم حقيقة مهمتها في الحياة الاجتماعية أو طبيعة تركيمها البيولوجي أو دورها في الأمة ذلك أن هذا كان لم تتعاله مع الاسف لأن مناهج التعليم لا تقدم للفتاة ما يدفعها على الطريق الصحيح أو يهدوها إلى الحق .

وهكذا نجد أن المحاولة التي قام بها النسايون دعوة تحرير المرأة في العصر الحديث لم تكن في الحقيقة إلا ضد هذه الأمة وضد قيامها وضد رصدها المعنوي والمادى جماعياً وعلى حساب الأسرة المسلمة وحساب المرأة نفسها فإنها محاولة مسمومة مضلة ، حاولت أن تقدم بمجموعة خاطئة من المسلمات ثم مضت تذكر هذه المفاهيم خلال تلك السنوات الطويلة من قنوات الصحافة والإذاعة والسينما والمسرح والقصة ، وهي في مجموعة ترمي إلى خلق عقليه مضلل للمرأة تصورها بتصوره القادر على الحياة في المجتمع ، خارج نطاق الزوجية والأسرة والأمومة من حيث هي قادرة مادياً على أن تجد موردها الذي تعيش به وأن هذا القدر يعطيها الحق في أن تختار الطريق الذي ترضاه في الحياة الاجتماعية وبما تخرج به عن الضوابط والحدود والاعراف التي رسمها الدين .

كذلك فإن اختبار موانع الحمل والاجهاض كانت عاملات هامات في فتح الطريق أمامها إلى كل الرغبات والأهواء التي ساقها إليها الرجل ، ومن ثم أصبحت الفتاة قبل الزواج أو بعده قادرة على ممارسة كل رغباتها في ظل موانع طيبة مقررة بعيداً عن البكارة الأحرى إلى مكانه أو تحول دون وقوع الحمل .

إن الخطأ كله جاء من الذين يتأمرون على المرأة عن طريق تسلكها بالقول بأنها مساوية للرجل وبأنها مستقلة عن الرجل وأنها تصلح لأعمال الرجل والقول بأنها مهمة البيت هي مهمة الخدامات وكيف يسخرون ويهونون من مفهوم الأسرة والأمومة والزوجية ويسيخرون منه .

إن محاولة تحرير المرأة كانت سبباً ضد النزهه وعارضه للفطرة، أنه بثابة انحراف للمرأة عن أداء رسالتها وعمق لعملها الطبيعي الذي يتافق مع طبيعتها وتكوينها وهو خيانة كبرى : على الحياة الزوجية والبيت والأطفال والأسرة وقد تحرض المرأة للتمرد على رسالتها ومسئوليتها .

أن المفاهيم التي طرحتها حركة تحرير المرأة بالإضافة إلى ما قدمته مفاهيم الاستشراف والتفسير والتغريب كانت جميعها في حاجة إلى مراجعة وكانت مختلفة مع الفطرة ومقررات العلم الحديث فقد أثبتت هذه المباحث والتحقيقات أشياء كثيرة جديرة بالنظر :

#### أولاً : ليس الذكر كالأثني :

أن المرأة تختلف عن الرجل في كل شيء : في الصورة والسمة والأعضاء المخالفة إلى ذرات الجسم والجواهر البروتينية لخلاياه النسجية ومع بلوغها سن الشباب يعروها الحيض الذي تتأثر به أفعال كل أعضائها وجوارحها وتدل مشاهدات أساطير على الأحياء والبشر يوحى على أن المرأة تطرأ عليها في مدة حيضها . تقل في جسمها قوة الحرارة فتنخفض حرارتها ، ويبيط النبض وينقص ضغط الدم وتقل عدد خلاياه وتصاب الغدد الصماء واللوزتان والغدد اللمفاوية بالتغير وتحتفل الهضم وتضعف قوة التنفس وتبليغ الحس وتسكاسل الأعضاء وتختلف الفطنة وقوه تركيز الفكر .

وأشد على المرأة من مدة الحيض زمان الحمل ، حيث لا تستطيع المرأة خلال الحمل أن تحتمل مشقة الجهد البدني أو العقلى ما تتحمله في عامة الأحوال مما يحتمل به نظام جسمها كله ويستغرق بضعة أسابيع وبذلك تبقى المرأة مريضة أو شبه مريضة مدة سنة كاملة بعد قرار الحمل وتعود قوة عملها نصف في علامة الأحوال .

ويرجع إختلاف المرأة عن الرجل إلى عوامل ثلاثة :

(أولاً) إن خصائص الأنوثة ومواهبها كقانون الوراثية الأعمدة  
وذكاء العاطفة ليست أسباباً لالنكس.

(ثانياً) أن حظها من العقل الذي لم تبلغ به مبلغ الرجل، فصل على قدر  
ما تفهم به نفسها وواجبها ومكان وظائفها في الحياة.

(ثالثاً) ما يطرأ على قواها البدنية والنفسية والفكرية من ضعف يسبب  
عوارض الحيض والحمل والولادة.

ويensus هذا المجال لقول واسع مضطرب فما من عمل زاولته المرأة من غير  
وظائفها الأصلية في البيت وخارجه إلا وكان الرجل متقدماً عليه فيه،  
و خاصة وفي أمرين من أهم الأمور التي تتميز بهما المرأة: إعداد الطعام  
وصناعة التطهير.

هذا الاختلاف بين الرجل والمرأة، وهذه التفرقة بين الرجلة والأنوثة  
التي قررها القرآن الكريم منذ أربعة عشر قرناً نجد بعض الباحثين في علوم  
البيولوجيا يلتفت إليها الآن فيقول الدكتور الكسي كاريل: أن الاختلافات  
بين المرأة والرجل ليست في الشكل الخاص للأعضاء التناسلية وفي وجود  
الرحم والحمل بل هي ذات طبيعة أكثر أهمية من ذلك، إن الاختلافات بينهما  
تلخصاً من تكوين الأنسجة ذاتها ومن تلقيح الجسم كله بمواد كيمياوية محددة  
يفرزها المبيض وقد أدى الجهل بهذه الحقائق الجوهرية بالمدافعين عن الأنوثة  
إلى الاعتقاد بأنه يجب أن يتلقى الجنسان تعليماً واحداً وأن ينحى سلطات  
واحدة ومسئولييات متشابهة والحقيقة أن المرأة تختلف اختلافاً كبيراً عن  
الرجل فكل خلية من خلايا جسمها تحمل طابع جنسها والأمر صحيح  
بالنسبة لأعضائها وتجهزها العصبي أيضاً، والنماء وحدهن من النديمات هن  
اللاتي يصلن إلى نموهن الكامل بعد حمل أو الولدين، كما أن النساء اللاتي لم يحملن

ليس ميزنات توازننا كاملاً كالوالدات فالأمومة لازمة لا كتمان لها المرأة ولقد دعا الإسلام منذ ظهوره إلى تأكيد رجولة الرجل وأئمته المرأة وخطر الخلط بينهما ويقول الكس كاريل يجب أن يحدد الإنسان مرة أخرى فيكون كل فرد إما ذكرأ أو إما أنثى فلا يتقمص مطلقاً صفات الجنس الآخر العقلية وموهبه الجنسي وطموحه الذاتي .

قال القرآن منذ أربعة عشر قرناً (وليس الذكر كالأنثى) وقرر أن المرأة لها تكوين دقيق خاص (أو من ينشئ في الخلية وهو في الخضم غير مبين) .

ويقرر كاريل أن دور المرأة في تقديم الحضارة أسمى من دور الرجل فيجب عليهن ألا يتخلين عن وظائفهن المحددة .

ومع هذا الاختلاف في «وظيفة المرأة» فإنه لا ينقصها شيئاً في نظر الإسلام من مساواتها في الحقوق العامة باستثناء قيادتها للدولة ، والنصوص الشرعية لا تحول دون تعبتها كافة الحقوق ولكن في إطار الضوابط الإسلامية التي تحول أن تصبح المرأة سلعة في الأسواق التجارية والسياسية والتي تحول دون أن تصبح مجالات العمل معارض للازياء وتجارة لأشياء ننس آثارها في أكثر البلاد .

يقول الأستاذ سالم بنساوي : كانت قصة الحقوق العامة للمرأة وسيلة صهيونية لإفساد أوروبا ومنها امتدت العدوى إلى العرب ، لقد بدأ التخطيط لها بعد الحرب الصليبية وظهرت بوادرها منذ ضعفت الخلافة العثمانية . المعركة بدأت إبان احتلال الغرب للبلاد العربية من سموا أنفسهم (أنصار المرأة) يجاهرون بأنهم يريدون التحرر من القيم الدينية وأنهم يسعون لتقليد الغرب في كل شيء .

ما زال التخطيط، ساريا في هدوء لاستخدام المرأة كسلاح فعال في هدم القيم الدينية وصبغ الأمة بالصبغة اللادينية تمهدًا للسيطرة الصهيونية وغيرها من الأهداف الاستعمارية وقد وجد الغرب أدواته في تعميق الاتجاهات اليسارية والمادية لتبني تهيئة البيئة الإسلامية في شكلها العلماني اللاديني ، وقد اتفقت الخطط للتعاون ضد روح الإسلام والتصارع من أجل تأكيد نفوذهم في بلاد الإسلام .

قال مورو بيرجر في محاضرة في جامعة برنسون : أن نو وضع النساء ومشاركتهن في الشئون العامة هو أخطر قوى التغيير لا في الأسرة العربية وحدها بل في المجتمع العربي على العموم فإنه سمح لقوى التي حملت سلاحها الآن أن تبرز امكانياتها فما من شك أن مطامع النساء وحقوقهن سوف تحول المجتمع العربي نحو ولاعيبة وبصورة أبدية .

وهكذا تكشف أهداف النفوذ الغربي (استعماري ماركسي صهيوني) من خلال المؤامرة على المرأة المسلمة .

### ثانياً : الأئمة

إن حضانة الأم لطفلها عمل ضخم بعيد المدى في تكوين الطفل لا يمكن أن يعاديه أى عمل آخر تقوم به المرأة أو يغوضه أى بديل آخر كالحاضنات أو الخادمات .

يقول الدكتور السكس كاريل في كتابه (الإنسان ذلك المجهول) :

لقد ارتكب المجتمع المصري غلطة عظيمة باستبداله تدريب المرأة بالمدرسة استبدالاً تاماً ولهذا ترك الأمهات أطفالهن دور الحضانة حتى ينصرفن لاعمالهن أو مطامعن الاجتماعية أو مبادرهن أو هوايتهن الأدبية أو الفنية

أو ارتياح دور السينا وهكذا يضيعن أو فاتهن في الكسل : إنهم مسئولات عن إختفاء وحدة الأسرة واجتاعاتها التي يتصل فيها الطفل بالكتاب فيتعلم منها أموراً كثيرة لأن الطفل يشكل نشاطه الفسيولوجي والعقلي والعاطفي طبقاً للظروف الموجدة في بيئته إذ أنه لا يتعلم إلا قليلاً من الأطفال الذين في مثل سنها .

ويقول الدكتور دين دينيس عالم النفس الأمريكي : أن ذكاء الطفل ينمو وقدرته على الكلام تقوى إذا نشأ بين أبويه ولم يترك المعاشر أو رياضة الأطفال أو المريضات الأجانب ) .

وكل هذا يكشف عن أهمية بقاء الأم في البيت لأداء واجبها نحو أسرتها وأن الأمومة هي مهمة المرأة الأساسية في نظر الإسلام : رسالتها بالنسبة لزوجها وبيتها وطفلها وأن هذه المهمة الدقيقة الخطيرة تتطلب تفرغ المرأة تفرغاً تاماً لها .

وقد سجل القرآن الكريم هذه المهمة في وضوح :  
( ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجاً لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة ) .

( وقرن في بيوتكن ولا تبرجن تبرج المغاليق الأولى وأقبن الصلاة ) .

ولقد كان خليقاً بالمرأة في المجتمع الإسلامي العميق الجذور برسالة الإسلام أن محاولة إخراج المرأة عن رسالة الأمومة إنما يهدف لتدمير كرامتها وضرب الأسرة والطفلة في أعز تعاملها وإن تم ذلك يوم على أداء رسالتها التي فطرها الله عليها بالعمل بما لا يتناسب مع طبيعتها وتكوينها تحت أضواء خادعة وزخارف كاذبة تتمثل في السهرات الضاحكة واقتحام المجتمعات الرجال وما يتعرض له من إغراء وغواية وخداع وغض غش يحطم عفافها ويقضى على كرامتها ، هذا

التمر قد تبين من الأحداث أن تخوضن معركتها وأن لا يعود إلى الاستقرار والنكبة أو الشفائية النفسية التي تتعالج إليها المرأة لأن مسائل الزينة الفاضحة والملابس السكارفة وهذا الركام من الرشاد المطرودة لعاصمتها والتي تأكل موارد البيت أو موارد ما هو إلا انحراف محقق عن الفطرة وأنه طريق إلى أسلوب بعيد عن الكرامة التي يقدمها الإسلام للمرأة وأنه بلدية إلى التحلل الخلقي الجامع العنيف الذي يتحقق به الشباب المراهق ، تعينه على ذلك القصة المكشوفة والصور العارية وما تقدم الصحف والكتب من نماذج الفساد تحت إسم الحضارة والتمدن وخاصة بعد أن حطمـت المرأة آخر القيود والضوابط . بأن سارت عارية الصدر والساقيـن والوراعـين تحت أسماءـ المـنـيـ بـجـبـ وـالـمـيـكـرـوـ جـبـ .

وقد تتعـىـ كـثـيرـونـ عـلـىـ الـجـمـعـ الـاسـلـامـيـ هـذـاـ الـخـضـوعـ لـالـمـوـجـةـ الـغـرـيـهـ الصـنـالـةـ : فـتـقـولـ السـيـدـةـ الـغـرـيـهـ مـرـيمـ جـيلـةـ إـلـىـ أـسـلـمـتـ أـنـهـ تـعـىـ عـلـىـ دـعـاهـ تـحرـيرـ الـمـرـأـةـ الـمـسـلـمـيـنـ فـهـمـهـ الـخـاطـيـءـ لـعـنىـ التـحرـرـ عـلـىـ أـنـهـ الإـبـاحـيـةـ الـمـطـلـقـةـ لـلـنـسـاءـ فـيـ الـاـخـلـاطـ بـالـرـجـالـ حـيـثـ شـئـ وـلـيـنـاـ ذـهـنـ بـدـوـنـ قـيـدـ أـوـ شـرـطـ وـفـيـ اـخـتـيـارـ الـأـزـيـاهـ غـيـرـ الـمـخـشـمـةـ وـفـيـ تـوـظـيـفـهـنـ خـارـجـ الـبـيـوـتـ وـفـيـ الـأـسـوـاقـ وـالـمـارـسـاجـ وـدـورـ السـيـنـيـاـ وـفـيـ مـسـاـهـمـهـنـ فـيـ الـحـيـاةـ الـعـامـةـ مـهـمـاـ تـمـرـقـتـ أـوـ اـصـرـ الـأـسـرـةـ وـأـنـهـ كـتـ حـرـمـاتـ الـعـفـةـ وـالـإـبـاهـ .

وـتـقـولـ هـذـاـ فـيـ ضـوـءـ الـتـجـرـيـةـ الـمـثـيـرـةـ الـتـيـ مـرـتـ وـتـمـرـبـ الـجـمـعـاتـ الـأـوـرـيـةـ وـالـأـمـرـيـكـيـةـ وـالـغـرـيـهـ الـمـتـحـرـرـةـ وـتـدـعـوـ بـالـخـلـاصـ بـعـدـ اـعـتـاقـهـ الـإـسـلـامـ وـمـعـرـقـهـ أـحـكـامـهـ وـآـدـابـهـ إـلـىـ أـنـ يـعـرـفـ الـنـسـاءـ الـمـسـلـمـاتـ نـعـمـةـ اللـهـ عـلـيـهـنـ بـهـذـاـ الـدـيـنـ الـذـيـ جـاءـتـ أـحـكـامـهـ وـآـدـابـهـ صـائـنـةـ لـحـرـمـاتـهـنـ رـاعـيـةـ لـكـرـامـهـنـ حـفـاظـةـ عـلـىـ عـفـافـهـنـ وـجـيـانـهـنـ مـنـ الـإـتـهـاـكـ وـضـيـاعـ الـأـسـرـةـ .

فـسـكـلـ مـلـيـقـالـ عـنـ أـنـ الـمـرـأـةـ هـاـ مـهـمـةـ أـخـرـىـ غـيـرـ الـأـمـوـمـةـ مـهـلـلـوـنـ

ومخاوشون لها والمجتمع كله وتلك حقيقة كشفت عنها تجربة الباحثين اتوكد صدق القرآن الكريم وإعجازه . وقد أكد البحث الاجتماعي الذي قامته به سهام محمود العراقي في رسالة ماجستير في جامعة طنطا أن عمل المرأة أدى إلى انخفاض المستوى الأخلاقى للبناء وأنه لا توجد مطلقاً علاقة بين المستوى الاقتصادى والمستوى الأخلاقى للأسرة وأشارت إلى أن المناهج المطبقة حالياً لتدريس التربية الأخلاقية والدينية قاصرة عن تحقيق المهدى الذى يتبع للشاب أو الفتاة أكتساب السلوك الحميد وربط الدين بالحياة وخلصت إلى أن خروج المرأة إلى ميدان العمل أدى إلى انخفاض المستوى الأخلاقى للأولاد .

### ثالثاً : ثبات طبيعة المرأة وقوامه الرجل :

ومن الحقائق التي أخفتها دعوة تدمير المرأة والأسرة عن الناس : حقيقة ثبات طبيعة المرأة ثباتاً ، تماماً خالل العصور وأن العصر الحديث لم يكن فيه من المتغيرات الاجتماعية والحضارية ما يحطم شيئاً ما من مهمة المرأة أو رسالتها أو طبيعة حياتها وينذهب هؤلاء المبطلون ، إلى أن حرية المرأة وعملها في العصر الحديث من شأنه إن يحطم قوامه الرجل كما يذهب إلى ذلك الدكتور زكي نجيب محمود في كتابه تجديد الفكر العربي ويقول الأستاذ محمد فايد هيكل في هذا الشأن : هل التطور العصرى الذى يتحدث عنه زكي نجيب محمود هل شمل خصائص بنية المرأة وتكوينها الجسدي والنفسي وهما مرتبان ومهما يكن من تأثير الثقافة والتطور الحضارى فلا يرى أن هذا التأثير يمتد إلى طبيعة تكوين المرأة وقوائين إفراز غددها فتعمود هي والرجل سواء لاحق له في القوامة عليها .

ألا ما أبدع إشارة القرآن الكريم إلى آية من آيات الخلق الكبرى وهي التفريق بين الذكر والأنثى حيث بين أن من أعظم دلائل قدرة الله أنه خلق الزوجين : الذكر والأنثى .

وهل مجرد مشاركة المرأة في العمل مع الرجل مؤدية إلى إلغاء الفروق الطبيعية أو الجنسية وما يترتب عليها من اختلافات الحقوق والواجبات الاجتماعية. هذه الفروق أبديه ، أما القوانين والنظم فاعراض متغيرة . أن الدراسات النفسية الحديثة تثبت بالتجربة اختلاف الأنماط والاستجابات السلوكية في الذكور عنها في الإناث إزاء المشكلات . فمنذ المراحل الأولى للنمو يتميز الفتيات بأنهن أميل إلى التقليد والتبعية ، أما الصبيان فيصطنعون سمة الاستقلال التي تناسب معهم ، وهذه التجارب إنما أجريت على فتيات وصبيان من أبناء الحضارة الغربية فكيف يقال أن الأولان قد آن لتلغى قوامة الرجل على المرأة إن لم يكن هذا مجرد انفعال لا صلة له بالعلم ولا بالتجريب .

ما هو العلم لا يزال يبحث عن الفوارق بين الجنسين ولكن البديهة الإنسانية قد انتهت إلى وجه الصواب منذ أعمق التاريخ .

## الفصل الثاني

### عطاء الإسلام وعطاء الحضارة

إن المفاهيم التي قدّسها كتاب التغريب (سلامة موسى ، طه حسين ) كانت كلها زائفة ومخالفة للحقيقة والفطرة والعلم ، والإسلام ، كانت إنتهاكاً بالمرأة والأسرة والمجتمع كله في سبيل إخراج المرأة من رسالتها وأمانتها وشارك في هذا الشعراء (زار قباني . . .) الذين حظوا من كرامتها عندما جردوها من ملابسها وألقواها عارية على السرير تحت الضوء وجعلوها أدلة متعة . حتى وصفه أحدهم بأنه تغيير الرجلة وتشويه للجمال ودليل عقدة نفسية . لقد كان التصوير للمرأة مشوهاً وضالاً ومشيراً للغرائز ودعوة إلى شر كثير وذلك في إطار ما يسمى بأدب الفراش وكانت قصص القصاصين هي ثلاثة الأثافي (إحسان عبد القدوس ، نجيب محفوظ . أمين يوسف غزاب . . . الخ)

لقد حاولت هذه الكتابات (ثرا وشيرا وقصة) أن تحرف الواقع وأن تزيف الفطرة وأن تغافل في الحقائق الأصلية الثابتة .

ذلك أن أكرم ما أعطى الإسلام المرأة أن يكون اتصالها بالرجل كريماً في إطار علاقة زوجية ، أي في علاقة قد شهد أمرها باعلان الزواج ، وقد حرم العلاقة السرية التي تهتم فيها المرأة فأباح تعدد الزوجات حتى يحمل فيها الرجل مسؤوليتها نحو زوجته وولده مستوى علمية كاملة ، ومن ذلك البقاء على كرامة الإسلام للمرأة كإنسان إن طلب إلى الرجل الزوج أن يقدم لها مهراً وهو منحة وهدية كي يعبر عن طلبه إليها ورغبتها في الزواج بها .

كذلك فالإسلام يعمل على البقاء على أنوثة المرأة وحنانها وعاطفتها

كما يبقى على رجولة الرجل وإرادته ويحول دون أن تتحول المرأة إلى رجل أو يتحول الرجل إلى امرأة وحرم الإسلام على المرأة أن تكشف عن يديها وأن تخلي بغيرها وأن تخالط سواها وحبيبها الصلاة في بيتها واعتبر النظرة سهام إبليس وأنكر عليها وأن تحمل قوساً تشبه في ذلك بالرجل.

وحيث أعطها نصف نصيب الذكر من الميراث فقد قابله إعفاءها من أعباء النفقة دون استثناء نفقتها الشخصية ونفقة أولادها حتى في ثيابها وفتر الأب وشهادة الآثرين بدلاً من شاهد رجل واحد منظور فيها إلى عاطفة المرأة التي هي جو أنوثتها.

ومن كرامة الإسلام للمرأة أن جعل الفاسق ليس كفأً للزواج من المرأة العفيفة.

وليس الحياة للمرأة في تقدير الإسلام العوبة من الألاعيب بل مسؤولية وتبعة الأم الرموم والزوج الصالحة وإن الحياة الصادق والعفة الصحيحة والخضوع الجميل الذي هو مظهر الحب لا يتحقق إلا بتضئون المرأة فلا تخالط الرجال إلا في ضرورة ماسة وحرصها على دينها كأنما كان والصبر أقوى الصبر على مكاره البيت . فلمرأة للبيت ثم إنشاء البيت للأسرة ثم إنشاء الأسرة للمجتمع .

ومن هنا ينكشف فساد رأى علم الاجتماع الغربي الذي يرى أن الدين والزواج ليس من الفطرة وإنما هي أشياء تنبع من الجماعة نفسها وأنها دائمة التطور والتغيير والتشكل وأن كل مجتمع يصنع دينه ونظم زواجه ونظم أسرته ورأى الغرب كله منقوص ، لأنه تشكل على نحو متماوج فإن مؤتمر باكون علم ٦٦٢ كان يبحث عن المرأة : هي إنسان أم غير إنسان في هذا الوقت

كان القرآن ينزل بحري المرأة الحقيقة وكرامتها الأصيلة وكان صلى الله عليه وسلم يعلن إنما النساء شفائق الرجال وأن الجنة تحت أقدام الأمهات فأوربا لم تكن تعرف مكانة المرأة ولم تكن شرائعاً لها في المرأة إلا أنها ملعونة . وقد أشار معجم الفلسفة التونسي أن القرآن يختلف عن التوراة في أنه لا يجعل ضعف المرأة عقاباً لها كما ورد في سفر التكوين (١٦:٣) ومن الخطأ أن ينسب إلى شارع عظيم كمحمد ، مثل تلك المعاملة المنكرة للنساء والحقيقة هي أن القرآن يقول : ( فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعُسْتُمْ أَنْ تَكْرِهُوْهُ شَيْئاً وَيَجْعَلُ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ) .

ويقول سجريد هونك : أن تغييرات احترام المرأة دخلت اللغات الأوروبية على يد العرب وفي مايو ١٠٦٥ صدر في فرنسا يجعل الولاية على مال المرأة المتزوجة للمرأة نفسها وقد كانت مشروطة بولاية الرجل الزوج ، وقد عدت فرنسا بهذا انتصاراً كبيراً للمرأة لأنها حررت من التبعية في مالها الخاص من زوجها ، وكان ذلك منذ أن قام الإسلام يجعل للرجل الزوج ولاية على زوجية في إرثها العقدي وفي مذهبها الديني وفي رأيها السياسي أو في مالها الخاص . كان ذلك منذ أربعة عشر قرناً .

يقول أحد الغيورين : أما اليوم فإن المرأة المسلمة فقد أغرتت في التبعية ، تطالب بالقييد في الطلاق وربما تطالب كمثل أعلى لها أن تكون العلاقة الزوجية على نمط العلاقة في الكاثوليكية لا طلاق ولا انفصال ، وفتح باب المرافعة والمصادفة ، وإنجاب الأبناء من صلات غير شرعية وكثرة الزنا واتهام الأعراض في المجتمع التي يبدو أن ليس لها من سبب إلا تقدير الطلاق أو عدم شرعية الزواج ، أن هناك صلات غير شرعية كثيرة وعديدة بمحاباة صلة الرجل بزوجته ولكنها صلات خفية مستترة والاسلام لا يرى أن تكون هناك علاقة جنسية خفية لأن تأثيرها خطيرة

وفي مقدمتها المرض السرى الذى يأخذ بحياة الاثنين ، أو ولد غير شرعى يخرج ذليلا لا قيمة له في حياة المجتمع .

ولتعرف المرأة المسلمة أن الغرب نفسه الذى يقدم لنا هذه الفتنة ، يعاني منها وأن هناك من العلماء الاجتماعيين من يعارضها في مقال الكاتب الامريكي نورمان ييلز عن المرأة في مجلة هاريز الأمريكية (الأهرام ٤/٤/١٩٧١) هاجم بقسوة حركة تحرير المرأة في أمريكا وأعلن أن المرأة يجب أن تظل سجينه جلسها أى أن تقتصر مهامها على الأعمال المنزلية وشراء الطعام من السوق ورعاية أطفالها وطالب بالغاء بيع أقراص منع الحمل وقال أن المسئولية الأولى للمرأة هي أن تبقى أطول وقت ممكن على الأرض لكي تغدو على أفضل شريك لحياتها وتبعد أطفالا لا يخنسون الجنس البشري وعارض الذين يصررون على إثبات عدم الفوارق بين الجنسين .

وحين ينظرون الأوروبيون بروح التقدير والتسفي لنصوص الاسلام ، نعرض تحن عنها وتنطع إلى القيود والأغلال التي تعيش فيها الغربيون ، فقول اندريه سرفيه في كتابه الاسلام ونفسية المسلمين ما يلى :

يتحرى محمد الأسباب التي تجعل المرأة من حزبه ولا يتكلم عنها إلا بكل لطف ويحتمد في أن يحسن أحوالها ، وكان النساء والأولاد قبله لا يرثون وعندما نهض محمد أعطى المرأة حق الارث وأوجب كل ما كان حسنا في حقها ومن أراد التتحقق من عناية محمد بالمرأة فايقرأ خطبة الوداع التي أوصى فيها بالنساء وقال دريسمان : إن احترام مجد المرأة حريتها هو السبب في نهوض العرب وقيام مدنיהם ولهذا لما عاد اتباعه فسلبوا المرأة هذه الحرية انحطوا واضمحلت مدنיהם .

ويقول واصف غالى : كثير من رجال الأديان الأخرى وكان أحدهم (سان بونا فنتور) يقول للامينه إذا رأيتم امرأة فلا تحسبو انكم ترون

كائنا بشرياً بل ولا كائنا وحشياً إنما الذي ترون هو الشيطان بذاته والذي تسمعونه هو صفير العيابان . أما محمد فهو يعد بحق أكبر أنصار المرأة العمليين إن لم يكن أولهم فقد كان بهن رحيمها وعلمهن حليماً وكان لين الجانب كثير العطف عليهن عظيم الاحترام والتكرير لهم ولم يكن ذلك خاصاً بزوجاته بل ذلك كان شأنه مع جميع النساء على السواء .

وقد صور هذا المعنى ( سيد أمير على ) فقال ما هو مركز المرأة الشرعي حسب الدين حتى في أول البلاد النصرانية تقدماً ، إن المرأة المتزوجة لم تكن لها حقوق مستقلة عن زوجها إلى زمن قريب حتى في إنجلترا ، على أن الرسول الذي ظهر في بلاد كانت تومد فيها الفتاة حية وفي عصر لم يعرف في أي بلد آخر أي نظام وأي طائفة تخول المرأة أي حق سواء كانت فتاة عذراء أو زوجة أو أم ، هذا النبي أكسب المرأة حقوقاً لم يعترف بها إلا بضغط شديد لدى الأمم المتقدمة في القرن التاسع عشر وكفى محمد غمرا حتى لو لم يفعل أكثر من ذلك في سبيل الإنسانية بيد أن المرأة المسلمة يعتبرها المتفهمون في الدين أحسن حالاً من المرأة الأوروبية .

ولقد لبث ملوك النصارى وزعماً لهم يرغبون المرأة على التزوج بمن يشاون من رعاياهم عدة قرون بعد ظهور الإسلام بينما كان الإسلام قد أعطى المرأة البالغ الحق في أن تتزوج بيارادتها وإن لا يتدخل الزوج في روتها كما أنه لا يسوغ له أن يسىء معاملتها بالطرق الوحشية فهى متى كانت بالغة الرشد تصرف في جميع شؤونها وثروتها كما شاء بدون تداخل زوجها أو أبيها .

وهكذا نعرف ماذا أعطى الإسلام للمرأة وماذا أعطتها الحضارة ،  
أعطاهما الإسلام الكرامة والعفة والشخصية المستقلة واليوم تحاول الحضارة الغربية  
إخراجها من كل كرامة وفضل ، إنه التقليد والرغبة في التبعية ودخول بحر  
الضب لأن أوربا دخلته ، وقد تبين اليوم للغرب فساد النظم الاجتماعية التي  
حاول بها أن يساوى بين الرجل والمرأة في كل مجال ، وخطأ الفلسفات  
الوجودية التي تحرض الرجل والمرأة للانطلاق في ميدان الغرائز والشهوات  
دون قيود أو حدود ، وما زرنا من موجات اتحالية تشيع في المجتمعات  
الغربية من طوائف البيز والختافس .

لقد كان أعظم ما حرص عليه الإسلام : تأكيد رجولة الرجل وأنوثة  
الأنثى ، والاحتفاظ برجولة الرجل فحرم عليه ليس الذهب والحرير والاحتفاظ  
بأنوثة الأنثى حرم عليها أن تخوض المجتمعات العامة ولا تعرض جسدها  
على الانتظار لقد حرص الإسلام على إبقاء المرأة على أنوثتها وعاظتها ، كما  
حرص على أن يبقى الرجل على رجولته وإرادته ، فلا تتحول المرأة إلى رجل  
أو يتتحول الرجل إلى امرأة ، كما حرص بمساواتها بالرجل في القيم الإنسانية  
المشتركة وفيما يتصل به وفقهما أمام القانون وفي الحقوق العامة فلا تحرم حقها  
إلا إذا ثبتت أنه يلحق ضرراً بالمجتمع غير أن الإسلام فرق بين الرجل والمرأة  
في الأعباء الاقتصادية والميراث والقوامة على الأسرة والشهادة وحق الطلاق  
وقد جاء خطاب التكليف موجهاً إلى الرجل والمرأة معاً ، وقد شاركت المرأة  
في الحياة الإسلامية وأخذت مكانها وأدت دورها وعملت حيث حالت  
الظروف دون عمل الرجل .

وقد أحاطها الإسلام بالكرامة والعفاف ، ستراً في الملابس ، وتحريمها  
للخلوة بالأجنبي وغضن للطرف ، وعكوف في المنزل حتى في الصلاة ، وبعد  
عن الإذاء بالقول والاشارة وكل مظاهر الزينة وبخاصة عند الخروج كل ذلك

يراد به أن تسلم المرأة من فتنة المجتمع ويسلم المجتمع من فتنة المرأة ومن ذلك جعل النظرة سهلاً من صهام إيليس ، وشرط لها شروطاً شديدة في البعد عن مظاهر الزينة ومن ستر الجسم ومن إخاطة الثياب بهافلاً تصف ولا تشف وهكذا جعل الإسلام صيانة المرأة هي المحور الذي تدور حوله أكثر الأحكام صيانة المرأة من جور العرف والمواصفات وتعليمانها في المستقبل ، وحفظ مقامها الاجتماعي من الابتذال الحماط بالمحاجمة والریاء على نحو ما نرى في المجتمعات الغربية فهناك إحترام ظاهر ثم ابتذال غير رحيم .

أين هذا كله مما تريده اليهودية التلمودية التي أخرجت المرأة لتحقق هدفها كله باعتبارها عقدة هذا الهدف في إقامة (امبراطورية الربا) معارضة في ذلك مفاهيم الأديان : أخرجتها إلى الرقص والمسرح والسينما ثم عملت إلى إزالة الحاجز العازل والحد الفاصل بين المرأة والأمة ، وبين سيدة البيت وبين الرائقة .

وأقامت نظام الأزياء والزينة وبدلت فيه وغيرت من أجل السيطرة على المرأة وإذلاها واستعبادها ، وتعريتها وتعنفيتها . تغطية الصدور وكشف التحور وتعريمة الساقان وتغطية الظهور ، وبذلك يتم سلطتها على المرأة مما يؤدي إلى هدم الأسرة وتحطيم العلاقة بين الرجل والمرأة ، والقضاء على الأجيال الجديدة (من فاحشتين . من ناحية عجز المرأة عن تربية أبنائها ومن ناحية رفض التوجيه لها) وبذلك أدخلت سوم الفساد إلى مختلف مفاهيم المرأة وإلى عقليتها وإلى فكرها وقلبيها ، وإثارة مشاعر العواطف والأهواه تحت إسم الحب والغرام في القصة والأغنية وهذا هو الخطير الحقيقي الذي يواجه المجتمعات الإسلامية اليوم ، بعد أن تولى بث السموم والافكار الخاطئة سنوات وسنوات عن طريق الصحافة والإذاعة والسينما والمسرح حتى باتت محاولة إخراجها منها أمراً عسيراً . لقد استهدف التفود الأجنبي خلق عملية « زائفه » المرأة تصورها بصورة القادرة على الحياة في المجتمع بغير سلطة الأب أو الأسرة أو الزوج

من حيث هي قادرة ماديا على أن تجد موردها الذي تعيش منه، ومن هنا ثقى هذا القدر بعطيها الحق في أن تختار الطريق الذي ترضاه في الحياة الاجتماعية كذلك فإن اختيار موانع الحمل والإجهاض كافية لأن تفتح لها الطريق أمام كل الرغبات ومن ثم أصبحت الفتاة قبل الزواج أو بعده قادرة على ممارسة كل رغباتها في ظل مناعة طبيعية مقررة تعيد دم البكاره الأحمر إلى مكانه أو تحول دون وقوع الحمل وفي هذا الإطلاق ما فيه من آثار ونتائج من شأنها أن تصرف الرجل عن الزواج أو تجعله يتزدد في تكوين الأسرة.

وكل الحاولة تهدف إلى تدمير كرامة المرأة وعفافها وهي مؤامرة على حساب الأسرة والبيت والأجيال القادمة ، لقد كانت النظريات التي قدمها ماركس وفرويد ودور كايم وليف بيريل من العوامل العامة في تشكيل هذه المفاهيم :

إن كثيراً مما تنشره القصص والصحف هو من مؤامرات الصهيونية الشلودية ويديره الجباره العتاة ، وليس صحيحاً إلا ما تقبله الفطرة ويصدق مع العلم والدين وواقع الحياة ، وكل هذه الحاولة لإخراج المرأة من طوابعها وفطرتها و مهمتها هو من عمليات الهدم الشديد الحظر و يجب أن تعود المرأة إلى مكانها الطبيعي وحجمها الحقيقي .

فإذا قيل لنا أن المرأة في أمريكا قد أنفقت على صياغة الشعر ما يقرب من ٣٠٠ مليون دولار يضاف إلى ذلك ما ينفق لدى عشرات الآلاف من مصنفو الشعر وفي شراء مستحضرات الشعر الأخرى ، فلنا أن المرأة في حاجة إلى قارعة تكشف الحقائق أمام عينيها اللتين لا ترى ومن المظا أن تنساق المرأة المسلمة والمجتمع المسلم مغضض العينين وراء هذا المفه وغض قرأ الآن ما يكتبها المصنفو من كتاب الغرب حين يقولون أن الواقع المرأة الغربية واقع مقلق ، مرتاب ، لأنه يتحرك بعنف ضد التيار و ضد الفطرة وسلامة

القصد ، وهو إعصار مدمر قد فرض خطره على الأسرة العربية وعلى الأمة والطفولة جيما ، أليس في هذا عذر لنا عن التقليد وردع عن التبعية .

عابت الكاتبة الأمريكية (مارجريت ماركوس) فهم دعاء تحرير المرأة في المجتمعات العربية والإسلامية الخاطئ لمعنى التحرر ، على أنه الإباحية الطلقة للنساء في الاختلاط بالرجال في الوظائف والأعمال والأسواق دون قيد ولا شرط في ارتدائهن الأزياء غير المحتشمة وفي انصرافهن عن مسؤولياتهن في تربية الأولاد ورعاية الزوج اللتين هما أساس تكوين الأسرة السعيدة .

وقد سجلت كتابات عدد من النساء الأوروبيات التي أسلمن :

(استان ، رانيس ، آني بيزانت ، إيفلين كوبلاد) .

وكتين عن الإسلام ومكانة المرأة المسلمة حيث تتمتع في ظل الإسلام بكل إمه شخصية وحقوق إنسانية لم تتحقق للنساء في أوروبا وأmerica حتى الآن.

### الفصل الثالث

#### تحديات الأسرة المسلمة

تستهدف مؤامرة الفزو الثقافي الاجتماعي : إسقاط الأسرة وهدفها بالقول بأن القيمة كلها للمجتمع الذي يخلق الأديان والعقائد والأداب والقيم الروحية ، وهو قول باطل فإن المجتمع التام لا يبني إلا من خلال وحدات الأسر التي تقوم على أساس سليم .

ومن أجل إسقاط الأسرة تطرح في طريقة أشواك كثيرة : منها القوامة وتحديد النسل وتعدد الزوجات .

(أولا) القوامة أساس مكين في الأسرة إذ لا بد لكل تجمع من إشراف ورئاسة ومسؤولية ودرجة القوامة التي أعطاها الإسلام للرجل هي ركن اساسي في البناء يقتضيها نظام الجماعة بل أن الأبوة لها مكانة الأصلية . مكانة الريان في السفينة وعنه تصدر التوجيهات ويأتمر بها الجميع بما في ذلك الأم ، وقد عرفت المجتمعات الغربية ذلك التمزق الخطير حين دخلت الأم ميدان العمل وأخذت توجه الأسرة فأصبح في الأسرة رأيين ووجهتين مما أحدث آثاراً بعيدة المدى في نفسيات الابناء والبنات حيث أخذت تذهب توجيهات الأب في ناحية وتوجيهات الأم في ناحية أخرى بينما يقرر الإسلام وحدة الجهة الأساسية التي لها حق القوامة على المرأة والابناء جميعاً وهي الاب الذي يستمد مسؤوليته وتوجيهاته من مفاهيم الإسلام لا من أهوائه الخاصة بقصد المحافظة على الأسرة الإسلامية وقيمها في دائرة أحكام الإسلام وقوانينه والحلولة دون انحرافها عن الطريق المستقيم أو سقوطها في مجال الانحلال والتقليد .

(٢)

ولازال الأسره هى أصلح نظام لبناء الأجيال تضمن المجتمع نهوه وأستمراره عن طريق إنجاب الأطفال كما إنها توصل مهمتها نحو هؤلاء الأعضاء الجدد فتتولى تعذيبهم في مرحلة طفولتهم المبكرة وتنشئهم خلال الطفولة المتأخرة لتقديمهم إلى المجتمع ليحتلوا أماكنهم فيه ( فالأسرة هي التي تكون الطفل وتصوغه وتحدد ميوله وتسد حاجاته وهي بذلك تعمل أولاً على تكامل شخصيته والأسرة وحدة اقتصادية متكاملة يقوم فيها الأب بمعاولة زوجته وأبنائه وتقوم الأم بأعمال المنزل .

كذلك فالأسرة هي المكان الطبيعي للشأة العقائد الدينية واستمرارها ، وتعتبر الأسرة المدرسة الأولى التي يتعلم فيها الطفل لغته القومية وهي المسئولة عن التنشئة والتوجيه والأسرة بالنسبة لل طفل مدرسته الأولى التي يتلقى فيها مبادئ التربية الاجتماعية والسلوك وآداب المحافظة على الحقوق .

وينظم ( الزواج ) العلاقة الجنسية بين الرجل والمرأة ويضعها في إطارها الشرعى السليم وبذلك يقضى على العلاقات الممنوعة والمحرمة ، والعلاقات الزوجية في الإسلام ليست علاقة فردية أو بiologية أو جنسية وإنما هي علاقة ضخمة واسعة متعددة الجوانب أساسها خلق واجتماعي والزواج هو الأطار لهذه العلاقة ووضعها في صورتها الصحيحة .

وينظم الإسلام هذه العلاقة على أساس حقوق وواجبات بالنسبة للرجل والمرأة والأبناء ويشترط في هذه الرابطة لكي تكون زواجاً صحيحاً أن تم تبعاً لمواصفات صحيحة وضع الإسلام صورتها الارق والأكم بالنسبة لشكل ما عرفه البشرية من قبل من نظم ومواصفات .

ففي الإسلام يقوم على أساس علانية الزواج وأداء المهر من الرجل ، كما حدد الإسلام عدد الزوجات وبذلك نقل البشرية إلى صورة أرق مما كانت عليه وشجب كل الصور والأساليب التي سبقته من شيوخة مطلقة ، ومن اتصال جلسي يغير قيد ولا شرط ومن تعدد مطلق ، ومن أساليب في الطلاق تختبئ بها المرأة سنوات طويلة . ولا يقر الإسلام اتصال الرجل بالمرأة إلا إذا مُفي الحدود التي رسمها الإسلام وتواترت فيها جميع الشروط .

ومن هنا يتجلّي مدى خطورة رسالة الأسرة وأهميتها لبناء المجتمع كله .

ففي الأسرة تتشكل الأجيال على القدوة المثلية القدوة الأخلاقية التي يقدمها الآباء والآمّهات لأولادهم ، وتبعد أهمية الأم في تكوين الطفولة الأولى حيث تتطلب تربية الأجيال عاطفة أمومية معتدلة حكيمـة ، ليست مفرطة ولا قاصرة ، وإن الرضاب الشهي ، المزروع بالحنان أساس في حماية الأطفال في مقبل حياتهم من الانحراف والجريمة والتمزق النفسي الذي نجده اليوم عند أغلب الأجيال التي لم ترضعها الأم ولم تحظّها بحنان كاف .

فالابوان في الحق هما اللذان يترسان اللبنة الأولى في التربية الدينية في نفوس النشء ويسعّان الحجر الأساسي في بناء الأخلاق .

( ثانياً ) أما تحديد النسل فتلك مؤامرة خطيرة : المرأة ضحية لها وكذلك المجتمع كلـه ، فأنه يهدف إلى إضعاف الوجود الإسلامي وتحطيم النمو البشري الإسلامي الذي يتعاظم اليوم ، حرصاً على موقفهم وسيطّرّتهم على موارد البشرية في نفس الوقت الذي يتضاعف فيه هجّرة اليهود وغيرهم بينما توجه سهام تلك الدعوة إلى المسلمين وحدهم .

ولقد روج لفكرة تحديد النسل وتنظيمه قوى معادية لل المسلمين والعرب

يهدون بها إلى الكيد لهم وتعطيل وظيفة النسل وهدم لهذه القوة البشرية النامية التي تستطيع أن تبني وتجahد وتواجه قوى الفوضى الأجنبية التي تستهدف السيطرة .

وتحديد النسل على هذا النحو هو نوع من القتل أو الود الخى ولا يجوز الإقدام عليه ولا يحمل ل المسلم أو مسلمة اجراؤه .

( ثالثا ) أما تعدد الزوجات فقد شرعه الله تبارك وتعالى لصالحة راجحة قد تكون هي مصلحة الزوجة نفسها أو مصلحة الزوج أو مصلحة الأبناء أو مصلحة الأمة ، والواقع أن تعدد الزوجات تشريع طوارئ فإن هذا التعدد ليس بواجب ولا مندوب ولكنه مباح مشروط بالعدل بين الزوجات وعدم الخوف من الحيف فإن خاف ألا يغدو منع التعدد .

ولقد عجز الغاء التعدد بالقانون وفشل ووجد التعدد الخى ، ذلك لأنه كان محاولة ضد طبيعة الإنسان وطبيعة العلاقات الزوجية والاسلام لم يدع إلى التعدد وإنما نظمه على أنه رهن بالحياة الاجتماعية وظروف البيئة فقد كان التعدد لا كثرة من عشر نسوة فدنه إلى أربع وكان التعدد نزوة ولا حقوق المرأة أو الأولاد فيه فرفعه إلى المستوى اللائق بالانسان وأوجب على طرفه عدة التزامات ومن الطبيعي أن يلجم المجتمع إلى التعدد لأسباب منها ما يكون إلى الزوجة كجزء أو نشوء أو استعلاء ، منها ما يكون سببه حفظ التوازن والعدل الاجتماعي للزيادة المطردة في عدد النساء .

لقد أباح الله تبارك وتعالى التعدد ، ثم اشترط فيه العدل ولكنه حكم بأنه غير مستطاع .

ونحن نسأل أي الوضعين خير للمرأة والمجتمع وإليهما أجدى بسکرامة

المرأة وأليق بانسانيتها تحريم تعدد الزوجات أو اباحة السفاح لكل صورة  
وتأكيد ظاهرة الخلايل .

(رابعا) أما الطلاق فهو بعض الحال إلى الله . شرع لحكمة عالية  
تغدر العترة الزوجية أو المضرة الحاصلة لأحد الزوجين فهو تيسير  
للسر ( وأن يتفرقا يعن الله كلا من سنته ) مع ضمان الحقوق المترتبة  
على الفراق .

(٣)

إن دعامة الأسرة هي المرأة : وسلامة دعم الأسرة تقوم على فهم مهمة  
المرأة الحقيقة ووظيفتها الأساسية : إن وظيفة المرأة الأساسية هي العناية  
بالأسرة وإنشاء الجيل الصالح ، ولها أن تلي من الأعمال ما يناسبها ويحفظ  
كرامتها كالتعليم والتربية والتطبيب وخصوصا للنساء والتمريض والتجارة  
والعقود وكل ما يليق بها . ولكن ليس لها أن تلي من الأعمال ما لا يناسب  
خلقها كالولايات العامة من رئاسة الدولة والوزارة والقيادة للجيوش والإداره  
العامة لما يعرض لها من موانع تحول بينها وبين اتقان عملها وقد يسبق الاحتلال  
بنظام الدولة . والمهدى كلها هو المحافظة على سعادة الأسرة واستقرارها وبعد  
عن كل انحلال وريبة وفي سبيل ذلك يجب الفصل بين الذكور والإإناث في  
التعليم بكل مراحله ووضع برامج خاصة مناسبة لكل منهم كما يجب منع  
الاختلاط بين الرجال والنساء في النوادي والمجتمعات والمكاتب والإدارات  
والمصانع وورش العمل ، كذلك فإنه من أجل حياة الأسرة من كل ما يهددها  
من الخطأ يجب الضرب على أيدي المفسدين الذين يتاجرون بالجنس  
ويسترقون النساء باستغلالهن في دور الله والفساد أو دور التمثيل  
والاستعراض وعلى وسائل الاعلام من صحافة وإذاعة وتلفزه وأن تكف

وأن تكف عن إذاعة ونشر ما يسىء إلى الأئمة ويهدم الأخلاق بالانحلال ويفرى بالفساد وفي مجال المجتمع يتحتم منع ما يدخل بالمرءوه ويحرض على الفساد من الملابس المغربية التي تشوه أو تتصف أو تقتصر على ستة ما يجب ستة كما يجب منع التبرج الجاهلي ومراقبة الشواطئ والأماكن العامة والضرب على أيدي كل العابثين والعابثات في النواحي والشوارع والمجتمعات في النواحي والشوارع والمجتمعات .

( ٤ )

( عمل المرأة )

لا يقر الإسلام عمل المرأة إلا في حدود ضيقه ، هي الاعالة لنفسها أو لأهليها ، ويشترط أنواعا معينة من العمل وهو وضع مختلف تماما عن ظاهرة تشغيل النساء القائمة حاليا وأن يكون ذلك في وظائف معاونة للزوج في نشاطه الزراعي أو الاشتغال بالتجاره ، أو ممارسة الحرف الحقيقة التي تصلح للآباء وتعليم الأطفال ، وتعليم البنات وخدمة النساء في شؤونهن الخاصة ولا يفرض الإسلام التكليف الشاق لكسب المعاش على المرأة ، أو مشاركة الرجال في وجوهه من النشاط لا تتفق مع الفطرة ولا مع الاستعداد الطبيعي للمرأة : ذلك أن الإسلام يقدر مدى احتمال المرأة لأنواع من الأعمال البسيطة لا الأعمال الشاقة التي لا تتفق مع طبيعة أجهزتها الحيوية .

يقول الدكتور عيسى عبده : أن التسوية المزعومة بين الجنسين في تشغيل كل منهما من قبيل الإسراف في جرأة الإنسان على التنظيم الذي أراده الخالق للإسراف وما بين أفرادها من تفاوت للشخص الوظيفي فاحتمال المرأة للأعمال الشاقة محدود وأجهزتها الحيوية مهيأة لغير الشقاء في سبيل العيش .

كذلك فإنه في أثناء غياب المرأة عن دارها يحرم الأطفال من الرعاية

والتربيـة في السنـوات الأولى وقبل الـاتـحـاق بـرـياـضـة الـاطـفال كـما يـحـرـمـ النـاشـئـينـ منـ الـفـتـيـانـ وـالـفـتـيـاتـ منـ تـوـجـيـهـ الـأـمـ الـتـيـ تـعـودـ إـلـىـ دـارـهـ مـجـهـةـ مـنـ الـعـمـلـ وـالـتـيـجـةـ هـبـوـطـ مـسـتـوـيـ الـأـجـيـالـ . ولا رـيـبـ أـنـ الـجـيـلـ الـضـانـعـ مـصـدـرـهـ الـأـخـرـافـ النـسـاءـ عـنـ خـصـائـصـهـ إـلـىـ خـصـائـصـ الـرـجـالـ مـاـ أـدـىـ إـلـىـ تـخـثـثـ الشـيـانـ وـتـشـبـهـمـ بـالـفـتـيـاتـ فـيـ الـخـبـرـ وـالـظـاهـرـ وـرـتـسـائـلـ هـلـ يـسـتـحـقـ صـافـيـ دـخـلـ الـمـرـأـةـ هـذـهـ التـضـحـيـاتـ ، وـهـلـ عـادـ تـشـغـيلـ الـنـسـاءـ بـزـيـادـةـ فـيـ الـدـخـلـ الـقـوـيـ بـمـاـ يـوـازـيـ الـأـرـ الـذـيـ أـصـابـ الـأـسـرـةـ .

ولـمـ كـانـ وـظـيـفـةـ الـمـرـأـةـ الـاـسـاسـيـةـ هـيـ الـعـنـيـةـ بـالـأـسـرـةـ وـإـنـشـاءـ الـجـيـلـ الصـالـحـ فـيـانـ مـنـ حـقـهاـ أـلـاـ تـلـيـ مـنـ الـأـعـمـالـ إـلـاـ مـاـ يـنـاسـبـهاـ وـيـحـافـظـ عـلـىـ كـامـتهاـ .

(الـتـعـلـيمـ) حـتـىـ ثـابـتـ لـلـرـأـةـ وـهـوـ شـيـءـ يـخـتـلـفـ عـنـ كـسـبـ الـلـمـاـشـ وـعـنـ الـاـخـتـلـاطـ فـانـ الـمـرـأـةـ تـسـتـطـيـعـ أـنـ تـحـصـلـ عـلـىـ الـتـعـلـيمـ دـوـنـ أـنـ تـعـرـضـ لـلـاـخـتـلـاطـ وـتـسـتـطـيـعـ أـنـ تـطـبـقـ جـيـعـ حـقـوقـهـ الـمـدـنـيـةـ وـالـشـخـصـيـةـ دـوـنـ أـنـ تـعـرـضـ لـاـخـتـلـاطـ الـفـسـادـ ، وـالـعـلـمـ الـذـيـ تـتـلـقـاهـ الـمـرـأـةـ يـجـبـ أـنـ يـكـوـنـ وـسـيـلـةـ لـإـعـدـادـهـ لـمـهـمـهـاـ الـحـقـيقـيـةـ ، وـرـسـالـتـهاـ الـاـسـاسـيـةـ ، وـيـجـبـ الفـصـلـ بـيـنـ الـذـكـورـ وـالـإـنـاثـ فـيـ الـتـعـلـيمـ بـكـلـ مـرـاحـلـهـ ، وـأـنـ تـكـوـنـ الـبـرـامـجـ مـنـاسـبـةـ لـكـلـ مـنـ الـجـنـسـيـنـ ، كـذـلـكـ مـنـ الـضـرـورـيـ أـنـ تـكـوـنـ هـنـاكـ بـمـجـمـعـاتـ الـرـجـالـ وـمـجـمـعـاتـ الـنـسـاءـ وـأـنـ يـحـالـ بـيـنـ الـنـسـاءـ وـبـيـنـ الـنـوـادـيـ الـعـامـةـ .

وـقـدـ يـسـخـرـ مـنـ هـذـاـ دـعـةـ التـغـرـيبـ لـأـنـ هـذـاـ الـاـخـتـلـاطـ هـوـ الـهـلـفـ الـأـكـبـرـ مـنـ دـعـوـتـهـمـ وـمـنـ سـمـومـهـمـ وـلـكـنـ حـيـاةـ الـأـسـرـةـ مـنـ كـلـ مـاـ يـهـدـهـمـاـ مـنـ أـخـطـالـ يـحـتـاجـ إـلـىـ هـذـهـ الـخـنـوـابـطـ مـعـ الضـربـ عـلـىـ أـيـدـىـ الـذـيـنـ يـتـابـجـرـونـ بـالـبـلـىـنـ وـيـسـرـقـونـ الـنـسـاءـ باـسـنـالـلـهـنـ فـيـ دـوـرـ الـأـهـوـ وـالـفـسـادـ أـوـ دـوـرـ الـتـمـيـلـ وـالـاسـتـهـراـضـ .

(٥).

إن مكان «الاب» على رأس الأسرة وبوصفه قائداً حقيقياً وموجها لكل أفرادها، إنما هو مستوى ضخمة يجب على الآباء تقاديرها والقيام عليها منذ اللحظة الأولى لبناء عش الزوجية، وأن يكون البناء الأساسي للزوجة أولاً لتكون على الطريق الصحيح الذي رسمه الإسلام بما يؤدى إلى اقتدار الزوجين على بناء الجيل الجديد.

ومن هنا فإن مسؤولية الأب في بناء نفسه وإيمانه وثقافته وقدرته على التوجيه باللغة الخطورة والأهمية، حتى يصبح على مستوى المسؤولية وموضع تقدير أبنائه، وأن يكون قدوة صحيحة أصلية للنحوذج «الطيب المكريم»، وحيث يكون الآباء على هذا القدر من الكفاية والتقدير المستوى تكون طاعة البناء لآبائهم فطاعة البناء لآبائهم في المعروف واجب أكيد في مفهوم الإسلام ونصيحة الآباء لآبائهم حتم، وعلى الآباء أن يشرفوا على تربية ابنائهم تربية صحيحة بأنفسهم، وأن يوجهوا ابنائهم بالصلة لسع ويهذبوا لهم عليها لعشر وأن يفرقوا بينهم في المضاجع، وأن تقصير الآباء في تربية ابنائهم معصية، وعصيان البناء لآبائهم بذوى الحرية عزوق وفساد وتردد على تعاليم الإسلام والاحتياج بالحرية الشخصية انحراف عن قواعد الدين والأخلاق والسلوك الإسلامي وسوء فهم لمعنى الحرية.

وقد دعا الإسلام إلى تحصين الأطفال ضد الاعتدار وتعاونهم على اكتشاف أنفسهم وتكوين إرادتهم على مواجهة صدمات الحياة ومن استغل في المستقبل . وقد تبين أن نجاح عدد كبير من العظام يرجع إلى هذا التكين الأساسي في حيطة الأسرة وإلى أهمية «القدوة»، ولا ريب أن الشاب الذي ينشأ في وسط أسره متباينة يكون أسعد حظاً من الذي ينشأ في بيت تسوده روح الكراهة وإن ما أكثر القدرات التي صنعت نتيجة لخلافات الوالدين

ولاشك أن الأب المؤمن الفاهم لدوره ومسئوليته هو أقدر بطبيعة الحال على معرفة إينه واكتشاف ميوله ومواهبه ومن ثم يسكون أكثر إدراكاً وتفهماً لنفسية ابنه فتراه يقف بجانبه ويشجعه ويرشده إلى الطريق السوي ومن شأن الأب المؤمن برسالته على النحو الذي قدمها الإسلام أن يعطي ابن الثقة والحب والمثل الأعلى .

ومن هنا كانت محاولة القرى المعادية للإسلام والتي تستهدف هدم المجتمع الإسلامي ، ضرب موقع «الاب» ، والحلة عليه عن طريق القصة المسرحية ووصفه بأنه عدو لأبنائه ، وذلك في إطار الدعوة المسمومة إلى أن يتحرر الأبناء من توجيهات الآباء ، خصوصاً فيما يتعلق بمستقبلهم .

ولا ريب أن موقف الأبناء يرجع إلى مدى قدرة الآباء على فهم أبنائهم ومعاملتهم على النحو الذي يحول بينهم وبين الانطواء أو الاندفاع على السواء . فإذا كان الآباء على غير مستوى المسؤولية فإن ذلك من شأنه أن يحد الاستجابة إشارة بالوجه أو انطواءاً عن المجاهرة بالرأي .

ولأن من أخطر التحديات العصرية : نتيجة عمل المرأة وخروجها هو تعدد مراكز السلطة داخل الأسرة بين والدين لكل منها وجهته وهدفه ومفاهيمه مما يوقع الأولاد في حيرة نفسية وتشتت عواطفهم وتبدل أحدهم النفسي الذي كانوا يستمدونه من (الاب) باعتباره المصدر الأساسي للسلطة وفي هنا الإطار نجد أهمية دور الأب في الأسرة ونجد تلك المحاولة المسمومة خلال المسرحيات والقصص لاحتقاره وتوجيهه للسهام الساخرة إليه رغبة في هدم هذا الركن الأساسي .

ولا ريب أن الأب هو الذي يضع أسرته في المجتمع ويحدد موقف أفرادها من النسيج الاجتماعي ، وفي مفهوم الإسلام يبق دور الأب سليماً دون أن تهزه الرياح التي تقدفها السموم ، لأنه يعتمد على ثبات القيم والمعايير

السلوكية ويعودها بما لا يفقدها دورها في الضبط الاجتماعي وتجهيز الفكر والسلوك . ولا ريب أن تعدد الأجيال في داخل الأسرة لا يحدث صراعا شبيهاً بالذى زاد في المجتمعات الغربية إلا في الأسر التي فقدت عنصر الدين والأخلاق .

( ٦ )

إن هناك محاولة خطيرة تهدف إلى هدم الأسرة يزعزعها دور كايم وليفي برييل ومدرسة العلوم الاجتماعية - الفكر النفسي التحليلي الفرويدى وما يتصل بها من شرائح الفكر المادى وتحمل هذه المؤامرة دعوة كريمة حافظة لا تقبلها الفطرة وتعرض عليها طبيعة الروح الإسلامى والنفسية المسلمة ، تلك هي الدعوة إلى علاقة غير شرعية ، وإعلاء شأن الجنس والدعوة الصارخة إلى الحب الاباحى .

هذه المفاهيم مرفوضة تماماً في أفق المجتمع الإسلامي ، وإن كانت تجد قبولاً في المجتمع الغربى الذى سقطت فيه القيرة من أجل الزوجة كما سقط العطاف على الآباء العجائز والفقراة ، وسقطت فيه الأسرة ككلية ، وبالرغم من أن الغرب قد واجه ضربات متعددة نتيجة هذا الانحراف والتخلل حتى قال ييتان غداة احتلال ألمانيا فرنسا في الحرب العالمية : إن هجران حياة الأسرة والانطلاق وراء الشهوات وإنكار ولاده وترية الأطفال ، هو الذى أدى إلى هذا المصير .

ولقد نقلت قوى التفود الأنحبى إلى أفق المجتمع الإسلامي . من خطط المدم المدروس لكل مقومات الأمة وجعلها هبباً مباحاً لكل طامع من المربصين ، ويكتفى أن نرى عملاً كبيراً مثل برتراند راسل يدعى قومه إلى التحرر من هذه الانحرافات التي تهدى الأسرة فيقول : هناك شرط مهم يساعد على دعم الحياة الزوجية ذلك هو خلو الحياة الاجتماعية من النظم التي

تتحقق بالصداقة والمحادثة بين المتزوجين من الرجال والنساء هؤلاء في العمل في  
في المناسبات والخلافات .

إن العلاقات العاطفية بين المتزوجين وغير المتزوجين من رجال ونساء  
خارج دائرة الحياة الزوجية هي سبب شقاء الأزواج وكثرة حوادث  
الطلاق وليس عسيراً أن نجمع أمثلة كثيرة عن البيوت التي انهارت بسبب  
انصال الأزواج والزوجات بغير شركائهم في الحياة الزوجية .

كذلك فإن تلك الدعوى التي حملت لها سيمون دي بو فوار في كتابها  
المجلس الثاني بأن تناضل المرأة ضد الرجل وما أسماه البير كامو النعمة على  
الرجال واتهام الرجل بأنه يثبت بقدرات المرأة ويسعى إلى حماية وجوده  
باتقاض حق المرأة . هذه الدعوى لا محل لها في المجتمع الإسلامي الذي  
قدم للمرأة حريتها متعاقبة تماماً مع كرامتها عن طريق أسلوب خلقي رافع .

( ٧ )

لابد أن تكون الأسرة هي البؤرة الوحيدة لتشكيل الحياة العاطفية  
الجنسية والاجتماعية للمتزوجين والخلل يأتي من خرق هذا المدار ومن  
تشوه علاقات جنسية خارج الأسرة ومن ورائها وشيوخ ذلك سوء بالنسبة  
إلى حياة ماقبل الزوج أم بالنسبة إلى فتورة الحياة الزوجية هو إضعاف  
للأسرة وانسداد اسكتونتها وخرق لجدرانها .

ولابد من تقدير مكانة الرجل في الأسرة : زوجاً وأباً وأهمية ثلاث  
عناصر هامة في مجال الأسرة : ( التوجيه - الرقابة - الخبرة ) .

وعلى المرأة أن تلتزم بثلاث أمور رئيسية : أن تطيع زوجها في القراءش  
وألا توطيء فراشه من يكرمه وأن تحفظ غيبته ، وأن الزوجية ليست  
تلبية الم حاجات الجنسية وخدمها بل أن تتحرك في إطار المهام الروحية

والنفسية والاجتماعية والاقتصادية التي تشکلما علاقـةـ الرجلـ والـمرأـةـ حيثـ لاـ يستـرـجـعـ الإـسـلـامـ لـخـروـجـ الـمـارـأـةـ لـلـعـمـلـ فـيـ غـيـرـ الـأـعـمـالـ الـضـرـورـيـةـ التيـ تـفـتـضـيـهاـ حـاجـةـ الـجـمـعـمـ منـ نـاحـيـةـ أـوـ حـاجـةـ اـمـرـأـةـ بـعـبـنـهاـ مـنـ نـاحـيـةـ أـخـرـىـ وـتـمـلـخـصـ حـاجـةـ الـمـرـأـةـ إـلـىـ الـعـمـلـ فـيـ حـالـةـ عـدـمـ وـجـودـ عـائـلـ أـوـ عـدـمـ كـفـافـيـةـ مـاـ يـبـوـلـهـ وـيـعـولـ عـائـلـهـاـ .ـ إـيمـانـ بـاـنـ الـمـرـأـةـ بـتـكـوـنـهـاـ الـجـسـدـيـ وـالـفـكـرـيـ وـالـوـحـدـانـيـ لـيـسـتـ مـهـيـأـةـ إـلـاـ لـوـظـيـفـةـ مـعـيـنـهـ مـيـاـ الـأـمـوـمـةـ مـاـ عـدـاـ الـضـرـورـةـ الـمـلـحةـ وـلـيـسـ خـلـافـ بـاـنـ الـمـاـخـضـنـ لـاـ تـسـتـطـيـعـ أـنـ تـوـدـيـ مـهـمـةـ الـأـمـ بـحـالـ ،ـ فـهـيـ لـاـ تـسـتـطـيـعـ أـنـ تـقـدـمـ لـهـ الـمـنـصـرـ الـأـسـاسـيـ لـتـكـوـنـ شـخـصـيـتـهـ وـهـوـ الـحـبـ وـالـأـمـوـمـةـ وـالـرـحـمـةـ وـالـحـنـانـ فـاـطـقـلـ يـحـتـاجـ إـلـىـ أـمـ كـامـلـةـ لـاـ يـشـرـكـهـ .ـ فـيـهـ أـحـدـ

(八)

منع الحال ، وتفوّل مجلّة تايم ( ١٩٧٠ ) أنّ الأسرة الأميركيّة غارقة في فسقٍ شعبيٍّ ضروريٍّ المشاكل الاجتماعيّة بما أصبح يهدّد مهنة قبل الأمة الأميركيّة بأميرها . وقد درس نحو أربعمائة ألف متخصص في شؤون الأسرة والطفولة أسباب التدهور السريع الذي تتجذر إليه الأسرة الأميركيّة فقالوا : أنّ الأكثرة لم تعدّ لها الآن وظيفة ولم تعدّ بالضرورة الوحدة الأساسية في المجتمع ولن تخل الأسرة سيفضي إلى تحلّل المجتمع بأسره وأنّ هذا شبيه تماماً بما حدث فعلاً في أثينا في القرن الذي أعقب الحرب اليولوبيزية وفي روما في حتصف القرن الثاني بعد الميلاد ، وتسليماً ( هرجيت ميد ) هل تبقى الأسرة وبحسب ريتشارد فارسون أنّه لم يعد للأسرة وظيفة .

( ٩ )

تواجه الأسرة محاذير وأخطاء كثيرة في المجتمعات الغربيّة علينا أن نتبّه لها :  
أولاً - بحاجة تجاهل الأسرة كخلية اجتماعية في الكتلة الشريقيّة حتى لا تكون فاصلة بين الفرد والدولة ، وحتى لا ينال التعلق بها والارتباط بعواطفها من تعلق الفرد بجهازه الكبوري وولاته لها . ولا ريب أنّ هذا الاتجاه من شأنه أن يزيل كيان المجتمع نفسه ولا يحمي وجوده بجهازه الكبوري ثانياً - خطأ انتظارى التي تناول أنّ تقول بأنّ وظيفة الأسرة فحصّرة على مجرد إشباع الاحتياجات الجنسية والمعافية للروجين ، ذلك لأنّ مهمة الأسرة إنما تستهدف في الأساس إنشاء وتربيّة واحتضان النشء ورعايته وإيصال القيم والمثل التي تحفظ المجتمع واستمراره وتطوره .

ثالثاً - بحاجة جعل استقلال المرأة اقتصادياً من عوامل تغيير علاقتها بزوجها وبالأسرة ، بما يصدها عن رعاية الطفل والبيت وتجدها ولا إلقاء بهم إلى الخدم وهو رحّاصة ولا بد أن ذلك سيكون له آثاره العنيفة في المعاشرة المعاشرة بغير لام . نتيجة تقصي الخنان الفطري الذي لا يقدّمه إلا قلوب الأمهات .

رابعاً - خطر تعدد مراكز السلطة داخل الأسرة بين الوالدين [عما يقع البناء في حيرة نفسية ويشتت عوامفهم وبين آمنهم النفسي الذي كانوا يستمدونه من (الأب) باعتباره المصدر الأساسي للسلطة .

خامساً - قصور الامر الجديدة عن رعاية كبار السن من الآباء والأهل ، والقراء والبعدان .

سادساً - صراع الاجيال داخل الأسرة ، مما يؤدي إلى اهتزاز القيم والمعايير الساوكية بما يفقدها دورها في الضبط الاجتماعي وتوجيه الفكير والسلوك مما يعرض الأسرة للتفكك .

## الفصل الرابع

### اللباس والزيمة

لم تهدى الدعوات المدراءة التي عملت على إخراج المرأة من مهتمها ورسالتها ميداناً أكبر أهمية وتأثيراً من ميدان اللباس والزيمة فعارضت بوسائلها وأدواتها ومؤسساتها الخطيرة أسلوب ستر العورة والثياب الواسعة والقطاء فدعت إلى العري والكشف وإبراز المفاتن معارضة في ذلك الغاية الحقيقة وهي الحياة والكرامة ، ولقد حملت دعوة العري فلسفة خبيثة تبرر بها هدفها وتستهدف التحلل الكامل من ضوابط المجتمعات وترى إلى تقليد المرأة لملابس الرجل فتذهب مثل زيه وتساوى في تقليده وتسرىحة شعره فتقص شعرها إلى درجة أدنى منه ، وتلبس القصير وتكشف عن فخذيها وقعرى أجزاء من جسمها .

لقد بدأت هذه الدعوات في المجتمعات الغربية التي لم يكن لها من عقائد مما مناهج حياة تنظم بها مجتمعاتها .

وقد قات ممؤسسات كبيرة للازياء تستهدف ضرب كل القيم الأخلاقية وتدفع المرأة دفعاً إلى العري وإلى حرية الإعلان عن جسدها ، وانقلبت هذه الرياح المسمومة إلى المجتمع الإسلامي دون أن تجد من يدفها أو يكشف عن خطرها .

لقد دعا الإسلام إلى حسن اللباس والتجميل على أساس أن اللباس مهمة أساسية هي ستر العورة وحسن لقاء الناس ، وحسن على التوب الآيض والتوب الواسع مع الاحتفاظ بالفصل بين أزياء الرجال وأزياء النساء

كرامة أن يختلط الجنسان أو يتشبه الرجال بالنساء ودعا إلى الطبرية  
والتواضع فلا يجر المسلم ثوبه خيلاء ، ولا يرخي شعره ولا يمشي مشية  
التبخت وأن لا تتشبه المرأة بالرجل في لباسها ومشيتها .

ان ملابس المرأة هي مسؤولية الرجل وان ملابس الفتاة هي مسؤولية  
الآباء ، وعلى الآباء والأمهات حماية ابناءهم من اعاصير السموم العاصفة  
التي تجتاح المجتمعات الإسلامية . ولكن كيف لهذا الجيل من الآباء أن  
يقدم المدحى ، كيف يقدم المدحى من ليس مهندسا ، ولا بد من رعاية الآباء  
لمن يلون أمرهم وحمايتهم بين ما يقرأون ويسمعون ايفاصلوا بين الخير  
والشر والحلال والحرام .

لابد من توجيه مستثير ازاء هذا الاعصار المدمر من اغراض الموديات  
والازياه وتسريحات الشعر وأصناف العطور المستعارة والرموز والأظافر  
الصناعية ، ولتعلم أن لكل دين خلقا ، وأن خلق الاسلام الحياة وانا يحب  
لمن نفق وفقة امام الاغنية والكلمة الجارحة والسميات الكاذبة  
للطروحة في المرحيات والأفلام ونعلم ان هذا من الدعائم الأساسية  
لحياة الأسرة والجادة كلها . وقد أصبح التبرج امراً هيناً في نظر الناس وهو  
جد عظيم في مقاييس الدين وحدود الله وضوابط المجتمع .

ان اجزاءاً من الجسم حرم الله كشفها يحفظ الشخصية ويرفع الحلق  
وقد نطق رسول الله صلى الله عليه وسلم بالعديد من الأحكام في سبيل منع  
تفوي الأذيا . المترفة البادحة بين ظهراني اتباعه واستنبط منها فقهاء الشريعة  
الإسلامية نظاماً ضمن التهاليم والتوصوص الخاصة بالازياه ، يقول صاحب  
ملحق الأبحار ان الملابس تستعمل في ستر العورة وف ابقاء فائدة الحromo ولة  
البرد ، ولا يحرم التزيين الا اذا كانت الغاية منه اظهار نعمة الله وآلاءه التي  
من بها علينا ولكن يحرم اداء الزينة اذا كان اباعث على ابدانها متنفسة

الزهو والخيلاء والكبرياء ونحو ذلك كان اعتداء الحرير ولبس الذهب حلال على النساء حرام على الرجال . وقد كانت ملابس الرسول صلى الله عليه وسلم غاية في البساطة والنظافة وقد دعا الإسلام إلى حسن البدنة وحسن الملبسة وجعل لباس النسوة خيراً منها .

وعلل المرأة إلا تكشف عن زينتها ومخاتنها أمام الغرباء إلا ما يظهر منها بطبعية الحال ، وكل ما عدا الوجه والكتفين في المرأة عورة ، فإذا امتنت الفتنة ، وشرط لا تكون في حالة تثير الفتنة كان تكون بارزة الحال أو تظير أمام فساق يغافب علىطن أن يتأملونها بشهوة ( يا أيها النبي قل لازواجلن وبناتك ونساء المؤمنين يدنين عليهن من جلابيبهن ذلك أدنى أن يعرفن لله يؤذين ) .

وقد جعل الإسلام عفة الفتنة حقيقة كامنة في ذاتها وليس غطاء يليق برويده على جسمها ، وفرض الحجاب هو في ذاته حفاظ على عفة الشباب الذي يقع نظره عليهما لا حفظاً على عفتها هي من العين التي قد تراها .

ولكل إنسان أن يتخذ الرزى الذي لا يكون عذابة اعتداء على حرمة الآخرين .

ولما كانت مسؤولية كل مسلم هي الحفاظ على أخلاق المجتمع كله فقد وضع الإسلام ضوابط للرزى أن لا يكون كافشاً للعورة أو جليها وعورة المرأة الحرة جميع بعثتها وعلى ذلك فإن أي لباس يكشف منه شعر المرأة أو سعادتها أو ساقها يعتبر لباساً منزععاً حمر ما لسا فيه من دعوة ضئيلة إلى الرذيلة والتحلل الحلقى الذي لا يستطيع الآخرون معه الحفاظ على أخلاقهم وأخلاق أسم وآباء مجتمعهم ، ذلك أن الحياة العامة حمل مشتركة بين الجميع . ولا يستطيع أحد إنسان أن يمنع الآخرين من ولو وجهها ، وعلى جميع

ال المسلمين أن يكفوا عن أي عمل يلحق الأذى بالآخرين وألا يكون المماش  
شفافاً يشف عما تحته ، والثوب الشفاف لا يمد مسازاً ، وإن لا يكون ضيقاً  
كالسرير الضيق الذي يشكل حجم الفخذ ، والممعطف الضيق الأكم الذي  
يشكل حجم الساعدين أو يشكل حجم الصدر والخصر للمرأة ، لابد في هذا  
كما نوع من الإغراء والإيذاء وإن يكون اللباس نوعاً من الحيلة واللزبا  
خاصاً لغير المسلمين .

ويريد الإسلام أن يكون لباس المسلمين شيئاً يميزهم عن غيرهم حتى  
لا يتضمن شخصيتهم في شخصية غيرهم ولا يلاقوا صعوبة في التعارف بينهم  
وتبقى الحياة الاجتماعية مستحکمة قوية غير أن الإسلام ماحدداً لهذا الفرض  
هيئه خاصة وإنما جعل العرف العام هو القاضي في هذا الشأن .

ولقد ندد الإسلام بتشبه الرجال بالنساء والنساء بالرجال . واعتبره  
آخر ما عن الفطرة ودليل على عقلية فاسدة وإلى أن يميزه الإسلام لاتباعه  
أما تشبه أمة من الأمم بأمة غيرها فهذا ينافي الفطرة والعقل ولا يتوارد إلا  
حين تصاب أمة بالضعف والهزيمة وداء الانحطاط وفقدان الحياة .

وقد جاءت هذه الضوابط كلها لحماية الذائمة الإسلامية بدعائمها الخلقيّة  
حتى لا تنهار ولا تتصير ولا تفترض .

( ٢ )

لا ريب أن هذا الإنحراف الذي أصاب المجتمع الإسلامي في مجال  
الزيمة واللباس كان بعيد الأثر في إضعاف الأسرة ، وإصادتها بالوهن ، لأنه  
نزل كثيراً من الضوابط التي تحكمي وجودها وكيانها ولا ريب أن نوراء  
حِرامه الأزياء والزيمة أقوى كبرى تمثل على السيطرة الانحصارية لمقدم

المجتمعات . وتقليد الغايات ، هذه القوى التي تملك بيوت الأزية ويخترع كل يوم زياً جديداً تلبسه أجمل الفاتنات ، من شأن هذه المؤاركة أن تفسد حياة الأسرة وترسل ميزانية البيت وقد فرضت نفوذها على موارد المجتمعات فكان لها خطرها الشديد ، وأية الخطر في هذا أن الزينة واللباس انتقلت من المنفعة والضرورة إلى الزخرف والبهوى وأن عملية الكشف والعرى قد حلّت بدليلاً من الستر والتغطية تحت تأثير رغبات الظهور وعبادة الجمال والأجساد وقد جرى كل هذا تحت تأثير فلسفة العرى التي أشاعتها التبودية اليهودية لاغرام الفتيات والرجال على الكشف والعرى والإباحة ومن ثم كان إفقال الحشمة وبروز الأزية والأخلاق وذلك وهم خطير فإن للملابس علاقتها بالشخصية والخلق وهي علاقة جذرية أساسية لا سيما إلى اسكتارها فإن الملابس هي التي تعطى الشخصية طابها ، وملابس البيت في الإسلام غير ملابس الشارع وملابس الرجال غير ملابس النساء ولا بد من وضوح الفوارق بينهما وملابس الشجاعة تعطى الشجاعة وملابس الخروبة تعطى الرخواة ، وملابس الممثلين والمجوكي تفقد الإنسان طابع الإيمان برجولاته ووقاره .

ولقد كانت قصة «المودة» خدعة كبيرة تكشفت لكل من حاول الاتصال بها .

يقول صلاح حمدي (الجمهورية - ٢ / ١٩٧٩ / ١٢) أنه ذهب إلى باريس ليدرس خطوط المودة (الموضة) وعاد منها بعد ستة شهور ليقول بأعلى صوته: ليس هناك في بلاد الموضة ما يسمى موضة . لقد خدعونا باسم الموضة وضحكوا علينا الترويج بضاعتهم ولكنهم أبداً لا يستعملونها في بلادهم والدليل أن لم أجد في باريس ولا في أوروبا كلها فتاة أو سيدة تلبس (المبنى جب) أو (المبكر وجب) أو تلبس الفساتين الضيقية التي يستجير منها الجسد . ثم ألم هناك أنّا لما بثنا في السوق على شكل بضائع مستوردة .

وتعلمت أن الموضة قبل كل شيء كايو كدها مصممو الأزياء هي كل ما يتلأم من ملابس وتسريحات مع ظروف كل بلد إجتماعية وماناخية وأيضاً مع تقاليدها وتاريخها.

وقال : أن المرأة المصرية مع الأسف خيالية أكثر من اللازم وليس لها شخصية فهى تجرى وراء الموضة بدونوعى ، فهى تلبس (الثوت) رغم قصر قائمتها وسمة ساقيها وتلبس اليمين رغم البروز والمتغيرات الطبيعية في جسمها لقد تركت حضارتنا الأصلية لتجرى وراء كل ما يرد من الخارج سواء في اختيارها للألوان التي تلائم بشرتها أو نوع النموذج المناسب لقوامها أو لنوع القماش الموجود في السوق .

والسبب أن المرأة حين تختار موديلاً معيناً تنسى نقطتين هامتين:

الأولى: أن الصورة في أي كتالوج يلعب بها خداع التصوير دوراً كبيراً

الثاني: أن الموديل له نسب معينة لا تتفق مع مقاييس المرأة المصرية.

وهكذا نجد أن المرأة المسلمة مخدوعة أشد الخداع إزاء هذه التيارات الخطيرة التي تريد اجتياحها وتأميم مقومات خلقها وشخصيتها.

(۱۴)

ومن أخطار الزي والزينة تلك المحاولات الخطيرة لتغيير طبيعة المرأة وتغيير المرأة لشعرها ولحاجتها وتربيتها أظافرها ، ولقد انتشرت ظاهرة الحواجب المندھشة وكشف علیه الطب عن آثارها النفسية الخطيرة على المرأة وقد أشار الإسلام قبل أربعة عشر قرنا إلى خطر هذا التغيير وآثاره .

يقول الدكتور وهبى أحد حسن ( كلية طب جامعة الاسكندرية ) أن إزالة شعر المواجب بالوسائل المختلفة ثم استخدام أقلام الموااجب وغيرها

من ماكياجات الجلد لها تأثيرها الضار فهي كلها من صنوفه من مركيات معادن  
نفحة مثل الرصاص والزئبق تذاب في مركيات ذهنية مثل زيت الكاكاو لأن  
كل المواد الملونة تدخل فيها بعض المشتقات البرولية وكلها أكسيدات مختلفة  
تضرك بالجلد وأن امتصاص المسام الجلدية لهذه المواد يحدث التهابات وحساسية،  
أما لو استمر استخدام هذه الماكياجات فإن تأثيرها ضاراً على الأنسجة المكونة  
للبشرة والكبد والكلى فهذه المواد الدالة في تركيب الماكياجات لها خاصية  
الترسيب المتكامل فلا ينخلص منها الجسم بسرعة، إن إزالة شعر الحواجب  
بالوسائل المختلفة ينشط الحليبات الجلدية فتسكام خلايا الجلد وفي حالة توقف  
الازالة ينمو شعر الحواجب بكثافة ملحوظة وإن كنا للاحظ أن الحواجب  
الطبيعية تلام الشعير والجبهة واستداره الوجه .

ولا ريب أنه في غيبة القيم الأساسية التي جاء بها الإسلام فإن الأمور  
تختلط بأشد الاضطراب حيث يحفظ الإسلام للمرأة كرامتها وأنوثتها ويبيح  
غضبتها وتجالثها في نفس الوقت .

(٤)

ومن تحديات الزى والزينة تلك المحاولة التي سقط في تبعيتها عدد كبير من  
الشباب المسلم : تلك هي سوالف الشنافس وهى تقليد ردىء ومتابعة بلهاء  
السرفحة عرفت على ملوك التاريخ بأنها جزءية الملوية، وقد كانت أول من قرست  
خلية سوالف الشنافس جماعة اليهود للأسمى المطهودين إلى بابل فقد أراد  
بعض صناعات بابل عام ٧٧٧هـ قبل الميلاد أن يجعلن لهم علامه فآفقة يعرفون بها  
الناس فامرهم أن يطيلوا سوالفهم وألوفهم بهذا التقليد وبدأ حاخلمات اليهود  
يكتبون التلود فسجلوا فيه عادة إطالة السوالف وجعلوها شعيرة من شعائرهم  
الدينية وأخذت بهذه القادة من ذلك التاريخ من تفروعاً شرعاً وغيرها بعد اضمحلال  
الدولة البابلية حملوا معهم هذه العادة وأصبحت حزماً من تعاليمهم ظاهر

بعد نكسة ١٩٦٧ توأمت يهودي اسمه (دافيد) في رواية من روايات السينما التي تشرف عليها الصهيونية في هوليوود وهو بسوف طولية لأنه كان يمثل دور يهودي متدين وبدأ التقليد . وقد أعلمن كثير من الباحثين والعلماء أن شعور الرجال المرسلة تناقض روح اليقظة والتأهب ، وأن محاولة تقليد هذا النموذج من شأنه أن يبث روح الهزيمة في الأمم المجاهدة .

وتمثل الصحف مع الأسف بملك الصيحات المستيرية التي يملئها بعض الداعين إلى هذه الظاهرة من مصفي شعر الرجال على نحو يؤكد أن وراء هذه المحاولات مؤامرة تستهدف رجولة الشباب وخلقه ، وخاصة حينما نسمع أن هناك ما يسمى مؤتمر أكاديمية مصفي الشعر في باريس حيث تدرس خطوط الموضة في تسميات الشعر وصياغته .

ولقد كان من أخطر الأحداث التي مرت بالمجتمع الإسلامي ظاهرة التبجش وظهور الواشح الأبيض على رؤوس الطالبات الجامعيات ومقاومة الأزياء العارية ، وظهور الدعوة إلى ذى إسلامي لائق بالمرأة المسلمة ، كما دعيت الموظفات والعاملات في مختلف المصالح والوزارات إلى ارتداء ذى حثثم وتكون جيل جديد فعلاً في ضوء هذه المفاهيم ما زال يواجه التحديات من كل مكان .

وتقول الدكتورة نور الصباح وهي أحدث الداعيات لهذا الزى أن مثلها الأعلى زوجات الرسول ولذلك فهى ترتدى الحجاب وتؤدى الصلاة والمحجب في نظرها لا يمنع من الاختلاط في حدود معينة في الجامعة والعمل والمؤتمرات العلمية وهي تؤمن بطاعة المرأة لزوجها في كل شيء إلا في ارتكاب المعصية وإذا حدث أى نوع من الخلاف فإن عليهما أن يحتسما إلى **كتاب الله** .

ومن العجب أن هذه الظاهرة الأصلية الداعية إلى المودة إلى الفطرة قد وجدت من يحمل فيها حلة شعواء على النحو الذي قامت به أمينة السعيد في مجلة حواء (١٨ نوفمبر ١٩٧٢) حيث هاجت هذه الثياب البيضاء التكريمة ووصفتها بأنها أكفان الموتى. كما وجدت هجوما من أنسانة الجامعات في المدرجات ومع ذلك فقد صمدت الفتاة المسلمة صموداً قوياً أمام هذه الخصومات الموجهة إليها واستطاعت أن تؤكد وجودها.

وقد كان من أكبر مغالطات خصوم الـ الزى الاسلامى دعوام الباطلة بأن التوب ليس ضامناً للفضيلة والوقار ولكننا نقول أنه ثمرة الإيمان فإن المرأة التي عرفت ربها ودينه لا تقبل أن تبرز من جسدها ما حرم الله.

وما زال هذه الظاهرة الكريمة في حاجة إلى تعميق وإلى رحابة حتى تصل إلى غايتها.

(٥)

وتأمـور السيدة عائـنة عـو الانجليـزـيةـ التي أـسلـمـتـ أـخـيرـاًـ مـفـهـومـ الـلـازـيمـ فـتـكـشـفـ عـنـ فـهـمـ صـحـيـحـ جـيـبـ بـأـنـ يـوـضـعـ تـحـتـ ظـلـرـ الـمـلـسـلـمـةـ تـقـوـلـ :

تبسيط المرأة المسلمة أن تلبس ما يحلو لها أمام زوجها والعائلة وفي وسط صديقاتها ولكن عندما تخرج خارج البيت أو عندما يتواجد داخل البيت رجال آخرون غير زوجها وأقرب الأقرباء في الأسرة فالمتضرر منها يلسى رداء يغطي كل أجزاء جسمها ولا يظهر شكلها. ما أظممه هنا تباين مع الأزياء الغربية التي تركز عاملة في كل عام على كشف مفاتن جديدة في جسم المرأة النظارات العالمة ، لقد رأينا في السنوات القليلة الماضية ظهور وارتفاعه أنواع عديدة من الملابس الفاضحة التي تحمل أسماء مختلفة : المين (أى التصريح إلى المخد الأدنى) والميكرو أى المجهري والويم لوك أى النظرة التي يندى لها الجبين

والهوباتس أى الروال الساخن والتوبلس أى الصدر العاري والسيرو أى الشفاف أو انظر خلاله ، إلى ما تحته أو الشفاف ولا هدف لها سوى إبراز أو الكشف عن الأجزاء العورات في جسم المرأة ويمكّن للمرء أن يلحظ موجزاً نزعة مماثلة في ملابس الرجال التي أصبحت ضيقه لدرجة بدت معها وكأنها جلد الرجل نفسه وبالرغم من أن مصمموها أزياء الرجال قد وصلوا فيما ييدو وإلى وقفة مؤقتة إلى أن يتحرر الرجال بما فيه الكفاية لأن يقبلوا اسراراً ويلبسنها .

إن هدف الرداء الغربي أن يكشف أو يعرى جسم الإنسان في حين أن هدف الرداء الإسلامي إخفاء أو تغطية الجسم على الأقل في العلن .

[ يا أيها النبي قل لآزواجك وبناتك ونساء المؤمنين يدنين عليهن من جلابين بين ذلك أدنى أن يعرفن فلا يؤذن ].

وعلى ذلك فقد فرض على المرأة المسلمة أن تلبس عندما تخرج خارج المنزل رداء يغطيها من الرأس حتى القدمين ولا يظهر شكلها ، أو بمقتضى أقوال بعض العلماء فإن اليدين والرأس فقط ما يلزم تغطيته في حين قال علماء آخرون بضرورة تغطية الوجه أيضاً ، ومن ثم أصبح هناك رأيان في الموضوع على أن فرض السلوك المحتشم لا يقع على النساء فقط إن وصايا القرآن الكريم موجهة للرجال والنساء على حد سواء ، إن أحد الأجراءات التي تهدف إلى تقوية دعائم الأسرة والتعليل حتى الحد الأدنى من الاختلاط بين الجنسين حجب النساء .

ولا يوافق الأسلوب الإسلامي للحياة على أن يتخذ الشاب له صديقة وأن تتجذب الفتاة لها صديقاً كذلك لا يقر حفلات السهر التي يختلط فيها الجنسان والرقص بين الرجال والنساء وتعاطي المسكرات والمخدرات وغير

ذلكـيـ منـ مـظـاهـرـ الأـسـلـوـبـ الـغـرـبـيـ لـلـحـيـةـ لـلـعـبـرـ وـ فـيـ بـأـنـهـ يـبـيـهـ الـأـوـضـاعـ التـيـ  
تـنـهـاـ فـيـهاـ الـعـلـاقـاتـ الـمـرـذـلـةـ قـبـلـ الزـوـاجـ وـ أـنـاءـ قـيـامـهـ . وـ أـنـ التـسـلـلـ الـاجـتـمـاعـيـ  
فـيـ الـإـسـلـامـ يـتـمـ عـادـةـ أـمـاـ دـاخـلـيـ نـطـاقـ لـفـرـادـ الـأـسـرـةـ وـ أـقـرـبـ الـأـصـدـقـاءـ إـلـيـهـاـ  
أـمـ بـيـنـ جـمـاعـاتـ مـنـفـصـلـةـ مـنـ الـرـجـالـ وـ أـنـجـوـيـ مـنـ الـبـلـاسـ لـأـخـتـلاـطـ بـيـنـ  
الـمـسـيـحـيـنـ فـيـهـاـ .

لـأـيـعـتـبـرـ الـجـدـسـ خـارـجـ الزـوـاجـ فـيـ الشـرـيـعـةـ الـإـسـلـامـيـةـ إـنـاـ خـسـبـ وـ لـكـنـ  
أـيـضـاـ جـرـيـمةـ يـدـخـلـ مـرـتـكـبـهـ تـحـتـ طـائـلـةـ الـقـانـونـ كـجـرمـةـ السـرـقةـ أـوـ  
الـقـتـلـ أـوـ غـيـرـهـاـ .

البَابُ الثَّالِثُ  
التحديات في وجه الشباب



## الفصل الأول

### التحديات في وجه الشباب المسلم

إن شبابنا المسلم يسأل عن الطريق الصحيح ، وهو في شوق إلى الخير والأصالة والضوء <sup>الكافر</sup> حين يرى تشعب الطرق وأختلاف الدعوات التي توجه إليه ، ومنها ما يدعوه إلى الإنطلاق الشكالن ومنها ما يدعوه إلى الانطواء التام . أما الإسلام فإنه يدعوه إلى تحرر أصيل معتدل محصن بالضوابط التي تحفظ كيانه وجوده ومجتمعه وعلاقاته بالأباء والأمهات والأخوات والزوجات ، وهو يفتح له الطريق الاستجابة إلى الرغبات المادية والأسواق الروحية في نفس الوقت: ذلك التكامل الجامع بين النفس والبدن ، والروح والمادة والعقل والقلب والدنيا والآخرة وفتح الامر كله أن يعرف الشباب المسلم مهمته في الحياة التي خلق من أجلها الإنسان ويعرف أمانته ومسئوليته وجزاءه الدنيوي والآخروي . أن الهدف الأساسي هو أن يكون الشباب المسلم المؤمن بالله عاملًا نافعًا في بناء المجتمع الرباني الذي يحل ما أحل الله ويحرم ما حرم وأن يكون مقتضى تماماً أن هذه الحياة مسئولية وتبعة وليس لعبة أو منطلق رغبات وأهواء وإن الدين الحق الذي أنزله الحق تبارك وتعالى هو ضوء هداية للإنسان حتى لا ينطلق مع رغباته وأهوائه ويلده على جوهر طبيعته البشرية ومهمته في الحياة والوجهة الصحيحة لهذه الحياة فإذا تعرفنا إلى هذا كله وجدنا أننا لا ننطلق في الحياة من أجل الدنيا نفسيًا وإنما تكون الحياة الدنيا محصلة خير : تصلح به أمر العيش وأصل المجتمع الراهن وتهيء لصاحبها القدرة (م- المجتمع الإسلامي المعاصر)

لأن يكون قوياً على اقتحام المرحلة الثالثة لهذه الحياة : وهي الحياة الأخرى الكبرى : الحياة في دار الخلود وليس يعني هذا أن تصرف عن هذه الحياة ، ولكن معناه أن نعمل فيها بروح البناء والإيمان وتقدير المسؤولية مع الحق الكامل في الناس كل معطياتها بما يحقق نوازع النفس عن الطريق السليم الذي رسمه الإسلام لغاية الإنسان من تدمير نفسه بالانطلاق المندفع ، أو بالانصراف المطلق . فقد أشار القرآن الكريم إلى أن هذا الذي أحله الله للإنسان لا يجوز الإنصراف عنه كذلك فإن هذا الذي حرمه الله لا يجوز اغترافه . وقد أباح الله تبارك وتعالى كل شيء إلا أشياء قليلة جداً لا تنقص الإنسان شيئاً إذ تجاوزها ، وكل ما أحله ، جعل له أسلوباً قائماً على الإعتدال والكرامة والخلق ، حتى تكون العلاقة بين الإنسان والإنسان والمجتمع طيبة كريمة بعيدة عن الصراع والخصومة والاحقاد ، وهي من طريق آخر تعمل على حياة هذا الكيان البشري الضعيف من أن يتحطم على صخرة الأهواء والشهوات كما تقيه أن يقع فريسة الأضطراب والتفزق والإحساس بالغرابة أو الغشيان .

إذن فهي حرية مضبوطة ، لها إطارها الواسع ، وحركتها الطالقة إلى حدود وضوابط تحمى الفرد من الخطأ وتحمى المجتمع نفسه من أن يأخذ أحد ما ليس له وما هو من حق الآخرين ثم لامة علاقة مسلية بين مختلف أجزاء المجتمع

ذلك هي أهداف الإسلام في رعاية الشباب : إعطائهم أسلوباً في الحياة ليس عشوائياً ولا تجاهلاً الأهواء ، ثم إعطائهم مفاتيح الفهم الواسع لحياته

ولمجتمعه وللكون وللحياة ولهذا الكون كله منذ برأه خالفة الى يوم تقوم  
القيمة وتبدأ الحياة الأخرى يحاسب كل إنسان فيها بما قدم في هذه الحياة  
وبحجزى بالجزء الذى يستأهل نعيمها أو عذاباً

ومن هنا فإن تلك التيارات التي تهب على الشباب - يجب أن تواجه بمحرص وبيئة وأن ننظر إليها نظرتنا إلى أي شيء غريب وآخذ، لا هي من منطلقات مجتمعنا، ولا هي مرتبطة بظروفنا، ولا صادرة من عقائدهنا ولا من فكرنا ولا من تاريخنا ولا من قيمنا ولكل أمة تاريخها وعقائدها وأسلوب حياتها الذي شكلته قرون طويلة، وتحديات مختلفة، ولكل أمة معاوتها في معالجة مشكلاتها وتحدياتها وقد اختار الغرب هذه الأيدلوجيات والنظريات في معالجة ظروراته، فهل حققت نتائج صحيحة وهل أسدلت شبابه وهل ردت إليه إلا، أن وهل كشفت أمامه طريق الخير، وهي من صنع يده، الواقع : أنها لم تفعل، ودأبنا أن قضية الشباب مع تحديات المعاشرة والمجتمع ما تزال قائمة وهي تزداد كل يوم سوءاً، إذن فالطريق الذي حاول النوب أن يعالج بها قضياباه لم تتحقق له شيئاً، فكيف تصلح لنا هذه الطرائق وهي لم تنجح في بيتهما، من ناحية وتحتلاف مع ظروفنا وعوائدها من ناحية أخرى .

الخطيرة التي ترمي إلى تدمير الشباب لأنه هو صاحب السيطرة على أمنه ومجتمعه في الجيل القادم ، وإذا دمر هذا الشباب استسلمت هذه الأمة للفوضى الأجنبي الذي يحاول أن يلتهمها .

علينا أن نعرف هذه الحقائق ؛ حقيقة الخطر الذي يمكن من وراء الشيارات الواقفة ، وسلامة الطريق الذي يرسمه الدين الحق لإضافة الساحة أمام التفوس المؤمنة وليس هناك من حماية إلا المعرفة والتعرف على هذه الأخطار والخذل منها ولكن : كل ما يهدى إلينا خطر ، فإن هناك أشياء كثيرة نافعة وصالحة لكن تسمى وجودنا ولكن على أسمائنا أن يقدموا لنا ما يترجم ويدلنا على الخير فيه والشر ، ولا يترك هكذا دون مقدمات واضحة صريحة عما يأخذ منه مما يتناسب معنا وما ندع ، أما الفتنة المسلة فإنها تستطيع إذا فهمت رسالتها الحقة ، التي تتفق مع طبيعتها وفطرتها وما أعدت له أن ترافق في حياتها ، عليها علينا جميعا أن لا تكسر أحكام ديننا في سبيل لإرضاء متطلبات العصر ، ولكن علينا أن نواثق بين متطلبات العصر وبين ضوابط المجتمعات الربانية الجامحة للأفراد والجماعات من خطر الانهيار والتدمر . ولتعلم فتاتنا المسلمة أن تعلمها من أجل رسالتها ومن أجل الغاية الكبيرة وهي بناء البيئة ورعاية الزوج وتنشئة الأجيال ، وأن هذه الغاية مقدمة على كل غاية ولا يجوز التضحيه بها لأى غرض بل يجب التضحية بكل غرض في سبيل نهاية هذه الغاية الكبيرة .

وعليها أن تعرف كيف تختار رفيق الحياة فمَن يُقدم عليها أو يعرّض موذنة وصادته ، وليس العقى والأراء ، وليس الرجاحة ، وطلبه التسلط

وليس أسلوب البراعة والفكاهة وعبارات التنكيت هي «مفتاح» الشخصية المكرمية وإنما مفتاحها الأصالة والجدية والإيمان وتقدير مسؤولية الزواج والأسرة وتقدير الآثني كفتاة وزوجة ومعرفة هذه المسؤولية لا تأتي إلا عن طريق رجل مؤمن بالله عارف بحدوده ، وعن طريق فتاة مؤمنة بالله عارفة بحق ربها عليها ، أما أساليب البراءات والاستعراضات فهي لاتؤدي إلا إلى ذلك الخطر الذي يقع من بعد كلام نقرأ في الصحف ، أن عملية الاستكشاف والتعرف والترابط يجب أن تتم تحت مظلة الأسرة والأهل الذين يعرفون أكثر . والذين جربوا ، وأن يتم ذلك باسم الله وفي حدود ما أحل الله ، وإلا يكون عن طريق زيارة البيوت الخاصة أو الجلوس في الأندية العامة إلا بعد العقد الشرعي ، أما هذه الفترة الأولى فلا بد أن تكون في حياة كاملة ، حتى ما إنتم إلى الفشل لا تختلف أثاراً سيئة .

وعلى الآباء المؤمنين إذا وجدوا الشباب الصالح أن يعينوه وينجفوا عنه ولا يتلذبوا منه مهراً ثقيلاً وأن يعينوا الآباء في إنشاء عش الزوجية بأخف التكاليف ما أمكن ذلك رغبة في إقامة هذه الحياة التي تساعد كلابها على الاستقرار والنجاح ، وأن آباء كثيرون من المؤمنين بالله قد قاموا بهذا العمل وساعدوا إلى إنشاء الأسرة الصغيرة في أحضان الأسرة الكبيرة حتى قبل أن يتم البناء تعلهم بذلك حماية لهم وحفظاً وتمكيناً ما دام قد ثبت صلاح التعارف ونجحت التجربة الأولى التي تحت مظلة الامرة في سلامة الدوافع ارتفاعاً إلى الزواج الشريف .

( ٢ )

إن أزمة الشباب الحقيقة هي عجز الوسائل الأساسية في الأسرة أولاً وفي المدرسة من بناء روحه ومعنوياته على النحو الذي تبني مادياته وجسمه ، فقد ضعفت رسالة البناء الكامل للشباب (روحًا

وَجْهًا وَعَقْلًا) وَانْتَصَرَتْ فِي بَعْضِ الظَّرُوفِ وَالْجِهَاتِ عَلَى الْجَسْمِ وَالْمَقْلَلِ  
أَحْدَهَا أَوْ كُلِّهَا. أَمَّا تَرْيَةُ الرُّوحِ وَالنَّفْسِ وَالْمَعْنَوَيَاتِ الَّتِي هِيَ الْأَسَاسُ  
وَكُلُّ مَا سُوَاهَا تَابَعَ لَهَا فَمَنْ تَخَلَّفَ كَثِيرًا وَعَجَزَتِ الْأَجِيَالُ عَنْ تَدْبِرِهَا  
نَحْنُ ضَغَطْتُ التَّبَارَاتِ الْمَادِيَةِ وَالْمَذَاهِبِ الْوَافِدَةِ الَّتِي حَجَبَتْ كَثِيرًا مِنَ  
الْحَقَّاقِ وَالْغَایِبَاتِ الَّتِي رَسَمَهَا الإِسْلَامُ.

إِنَّ أَرْزَقَهُ الشَّابُ الْحَقِيقَيَّةَ هِيَ: أَنَّ النَّفَرِيَّ وَالْعَزُوُّ وَالْفَسْكُرِيُّ قَدْ  
خَاقَ جَوَاهِرُهُمْ مِنَ التَّنَاقُضِ وَالْأَزْدَوْجِ وَلِذَلِكَ طَرَحَ أَمَامَ الشَّابِ صُورَ تَانَ  
وَقَدْوَانَ وَمَنْجَانَ وَتَقْيَيَانَ وَأَعْطَى الْمَنْهَجَ الْقَاصِرَ مِنْهُمَا: الضُّوءُ الْأَخْسَرُ  
وَالْمَعَانُ الْخَاطِفُ بَيْنَهُمْ حَجَبَ الْمَنْهَجَ الْأَصْبَلَ ثُمَّهُ وَلَمْ يَحْسُنَ الْمُفْقُونُ  
وَالْمُرْبُونَ التَّعْرِفَ عَلَيْهِ وَلَا مَرْكَزٌ كَانَ الْمَنْهَجُ الْلَّامِعُ هُوَ الْمَنْهَجُ الَّذِي يَدْعُو إِلَى  
النَّهْرِ وَالْأَنْطَلِقِ وَتَحْطِيمِ الْقِيُودِ وَالَّذِي تَحْتَفِنُ الضَّوَابِطُ وَتَسْخِرُ مِنْ  
الْأَدِيَانِ وَالْأَخْلَاقِ بَيْنَهُمْ الْمَنْهَجُ الْأَصْبَلُ يَقْبَعُ فِي الْأَرْكَانِ وَلَا يَجِدُ طَرِيقَةً  
إِلَى الظَّهُورِ.

أَنْ قَوَى كَثِيرًا وَأَضْوَاءَ سَاطِعَةً تَحْبِطُ بِالْمَنْهَجِ الْقَاصِرِ وَتَدْخُلُ بِهِ كُلَّ  
يَيْمَنٍ مِنْ طَرِيقِ الْقُصَّهِ الْجَنْسِهِ وَالْمَجَلَهِ السَّكَافَهِ وَالْكَلَمَهِ الْجَرِيَهِ وَلَكِنَّا  
خَضَعَ أَمَامَ الشَّابِ الْحَقَّاقِ كَامِلَهُ بِكُلِّ أَمَانَهُ وَنَدَعَهُ يَحْكُمُ بِفَطْرَتِهِ وَيَلْتَمِسُ  
الْطَّرِيقَ الصَّحِيحَ.

وَإِنَّ نَطْلَعَ أَكْثَرُهُمْ فِي الْأَرْضِ يَضْلُوكُ عَنْ سَبِيلِ أَقْهَهِ.

أَقْدَ حِرْصَهُ الْإِسْلَامُ عَلَى بَنَاءِ الشَّابِ وَإِعْدَادِهِ وَجَعَلَ قَاعِدَهُ الْإِيمَانَ بِأَنَّهُ  
هُوَ مَصْدَرُ الضُّوءِ السَّكَافِ الَّذِي يَنْهَا الْطَّرِيقُ وَيَزِيلُ الْعَقَبَاتِ وَيَعِينُ عَلَى فِيهِ

المضلات وحل المشكلات فالشباب حين يبدأ في الاستهباب يجد في القرآن الكريم مفتاح الطريق فإذا تجاهل هذا المفتاح عجز عن أن يصل إلى الحقيقة ، فإذا حاول أن يلتزم الفهم من تلك الكتب المنشورة عن الحب والجنس والقصه والكلمة المكسوقة فإنه يكون قد دخل إلى طريق مظلم لا يهدى أبداً وليس في هذا حجر على القراءة والفهم ، ولكن حاولة لتصحيح الطريق وتعرف على نقطة البداً ذلك أنه ليس في الإسلام حجر على القراءة والفهم ، ذلك أنه ليس هناك في الإسلام مصادر على فكر ما ، ولكن علينا قبل أن نقرأ ونلتزم فيها نقرأ الدليل ، أن كل ما نعرف أن كل ما يسبق الفكر الرباني فهو لغو لا يهدى ولا يؤدى ، فإذا عرفنا الطريق من الوجه السليم ومن النقطه الأولى كان لنا بعد ذلك منطلق صحيح محسن يهدى ولا يصل .

إن علينا أساساً أن نواجه قضياباً شبابنا وتحديات مجتمعنا بمقاييس إسلامية أصيلة مستمدة من فكرنا وتراثنا وبيئتنا ، وأن تتجنب تماماً تلك المحاولات التي ترید أن تقدم لنا حلولاً غير أصيلة ، أو تنقل لنا تلك الأسلوب والمواقف التي تعالج بها مشاكل الشباب في العالم الغربي ، فإن المنطلقات لا شك مختلفة ومن ثم فإن المعالجات لا بد أن تكون مختلفة ، وبكلمة واحدة فإن تحديات الشباب المسلم ترجع إلى قصور الناحية الوجدانية والروحية وأن الطريق الصحيح هو التماس مفهوم الاصالة الإسلامية في حل قضياباً الشباب .

وليس من ريع فأن الدين وغرسه منذ الطفولة في النشئ هو الدرع

الاكبر ضد الانحراف و ضد الفساد ، وهو المنهل المحقق دون وقوع الابتلاء فريسة التطرف والفساد والانحراف . وأن كل محاولة لحل مهاتك الشاب لا تعتمد بناه الأخلاق وروح الدين في نفس الشباب هي محاولة فاشلة لن تحقق شيئاً ولن تستطيع البحوث العلمية أو السينكلولوجية تحقيق أي تقدم يعمان في شأنها ولا ريب أن محاولة دعفية ، شباب الإسلام عن الطريق الشعبي وتزيف فكره ودفعه إلى طريق متشعبه مضطربة هي غاية من غايات المخططات التلودية والشيوعية والغربية التي تحاول اختواء الشباب ليعلنوا بأنماها بذلك تحظى مستقبل البلاد الإسلامية يائساد الأجيال الحديثة ومن هنا تلك المحاولات التي ترمي إلى بث ثديبات التي تقول بأن جيل الشباب : جيل بلا قيم ، ولا إيمان ، وأنه جيل يبحث عن نفسه في الجهنم والرقص والمحون والمخدرات وأنه جيل بلا هوية كما صوره على هذا النحو نهيان عاشور في قصته ( الجيل الطالع ) .

و الواقع أن هذه ليست صورة الشباب ولكنها هي الغاية التي يراد من الشباب بعد تحريره من الأسلحة الأخلاقية الديبلومية والروحية أن يصل إليها .

وأن محاولة تحرير الشباب وإفساده تحرى عن طريق تقديم الطعام المنسوم إليه : أفلام الجنس والصور العارية والقصة الاباحية والأغنية المكسوقة والنكتة القبيحة . بل أن فتاوى المضلعين من الكتاب المشهورين هي أقوى السخريات والاختطار ، فباتت سجين قسالاً لا تجد الإجابة بماركسية واحين تستفهي فلاناً بغير الإيمان بتجوبيه واحين تمرض المسكانك على فلان تجد الإجابة مادية أو أبانية وأنك في كل هذا بعيداً عن الإجابة الصحيحة : الإجابة الصادقة التي يقدمها لك الإسلام .

ولاريب أن الشباب المسلم في حاجة إلى معرفة كيفية التعامل مع هذه

التيارات الخطيرة ومواجهة هذه التحديات : والسبيل هو التعرف إلى الإسلام بمعطياته في مجال العقيدة والأخلاق ومنها بأنها هي القاعدة الأساسية التي يعتمد بها المسلم لمواجهة كل ما يقابلة في خضم المجتمعات وفي ضوء الإسلام يترعرع إلى مختلف المذاهب والأيدلوجيات الإجتماعية والأخلاقية والنفسية ومن ثم يعرف أن بناء الشخصية الإنسانية يجب أن يتم خارج هذه المؤثرات المضطربة ، وهذا الأسلوب وحده هو الذي يمكنه نقدها وتبين خطأها والتعرف إلى جوانب فسادها .

والواقع أن اتهام أجيال الشباب بأنها أجيال ضائعة مزقة قول يحذف الصواب ، وهو ترديد لسلسلات وافدة وما أعتقد أن بإذننا تخضع مثل هذه المذاهب والنظريات التي تتعارض مع طابعنا وروحنا وذوقنا وتراثنا الذي كونته عوامل مختلفة قوامها : التوحيد والحرية والعدل والارتباط الأكيد بين القلب والعقل وبين الدين والمجتمع وبين المادة والروح .

أن العامل الأقوى الذي يمكننا دأباً خارج دائرة هذه اللعنة الغربية : هو أن يعمق إيماننا بأن نظرتنا إلى الحياة متكاملة وأن طبيعتنا وسطى لا تنحرف ولا تتجدد فجأة لا نتجه إلى جانب دون جانب ، ولا نتجه إلى جانب المادة الذي يقضى على جانب الروح والمعنويات ، ، إنما نوازن بين الجانبين وترابط بينهما في تكامل ومواءمة . إن جانب الإيمان بالغيب والتصديق بالوحى قائم على جانب التقديرات المقلية والمادية . ومن هنا فإن نظرتنا بعيدة عن المفرقة والضياع واليأس ، أن السر في أزمات النفسية للشباب العالمي هو ذلك الانحسار المادى بكل مفاهيمه واستجاباته ، أمانحن فانت لا تعرف تلك النجزة ولا تستقرق في فكر ليست له مفاهيمنا وقيمنا وعندما نعود إلى أصله فكرنا وطابع روحنا نسقط هذه النظرة .

إنما لكي لا نكون أجيالاً مزقة ضائعة ، يجب أن نحصل بمحض رغبة

وَلَا تَنْفَعُ عَنْهَا، أَنْ لَنَا جُذُورًا أَسَاسِيَّةً يَجِبُ أَنْ يَسْتَمدُ مِنْهَا كَمَا أَنَّ الْفَرْبَيْ  
جُذُورَهُ الَّتِي يَسْتَمدُ مِنْهَا وَجُذُورَهَا تُرْتَبِطُ بِالْأَدِيَانِ وَالْأَخْلَاقِ وَهِيَ لَيْسَ  
مُنْفَصِّلَةً عَنِ الْجَمَعِ أَوِ الْمَادَةِ. هَذَا هُوَ مَفْهُومُ الْأَزْمَةِ وَمَفْهُومُ الْخَطَرِ.

وَقَدْ كَشَفَ التَّارِيْخُ فِي مُوْجَاتِهِ التَّوَالِيَّةِ وَحْرَكَاهُ الْمَتَصَلَّةُ أَنْ مَصْدَرَ  
الْخَطَرِ عَلَى الْجَمَعِ الإِسْلَامِيِّ إِنْهُ يَجِيْعُ مِنَ التَّخَلُّفِ عَنِ مَفْهُومِ الإِسْلَامِ أَوْ  
إِلَّا تَنْفَعَ عَنْهُ كَنْتَرَةً مُتَكَامِلَةً لِّكُونِ الْإِنْسَانِ وَالْجَمَعِ: نَظَرَةُ قَوَامِهَا  
الْتَّوْحِيدِ وَمِنْهَا الْعَدْلُ وَالرَّحْمَةُ وَالْأَخْوَةُ الْإِنْسَانِيَّةُ فَإِذَا انْهَرَ الْجَمَعُ  
الْإِسْلَامِيُّ عَنِ هَذَا الْمَفْهُومِ كَانَ ذَلِكَ عَامِلًا فِي تَعْرِيْضِهِ لِلْفَزُورِ الْخَارِجِيِّ  
أَوِ التَّرْقِيِّ الدَّاخِلِيِّ فَإِذَا مَا عَادَ مِنْهُ أُخْرَى إِلَى مَفْهُومِهِ الإِسْلَامِيِّ الْأَصِيلِ  
لِسْتَمَادَوْتِهِ وَحْسِيُّوْتِهِ الْقَادِرَةِ عَلَى مُوَاجِهِ كُلِّ مَحَاوِلَاتِ السِّيَّطَرَةِ.

(٣)

لا ريب أن المفاهيم التي طرحتها الفئات المادية والوجودية عن حرية الإنسان وإطلاق قيوده من الضوابط الأخلاقية والاجتماعية وإباحة الطلاقة هي أخطر ما أصاب الأجيال الشابة. والفارق والاضطراب وهي مفاهيم ليست في الحقيقة أصلية ولا تتفق مع الفطرة الإنسانية أو القيم الأخلاقية أو الضوابط التي رحها الدين الحق. وهي عش للنفس الإنسانية ودفعها إلى الفساد والانحراف.

يجب أن يعرف الشباب المسلم أن الحرية الفردية لها ضوابط وقيود وأنها تنتهي حين تبدأ حرية الآخرين. وأنه ليس من حق الإنسان — أي إنسان — أن يأخذ ما يملك الآخر سواء أكان عرضاً أو مالاً أو متعاعاً، إلا بمحضه.

ولا ريب أن الشباب يتطلع إلى الجنس الآخر ويجد من اضطراب بعض الأنظمة التي تدعوا إلى تأخير تجسيد علاقته عن الطريق الشرعي، ما يدعوه إلى التماس الطريق الخاطئ، أن هناك عوامل كثيرة تؤدي إلى الانارة: كالصور العارية والقصص المكشوف والأغنية الجارحة، بل لعل في بعض الأوضاع الواقعية في الحياة الاجتماعية ما يشير أيضاً، ولكن الشباب المسلم يستطيع أن يواجه ذلك بالإيمان بالله والاعتصام بالله من الانحراف وذلك بالاستفهام والإعلام والتسامي. وأن يحفظ عرض من يخالطون به في الدراسة أو العمل حفظة لعرض بعض أهله. وعلى الشباب في هذه المرحلة أن يستعين بالرياضية والمجاهدة والصوم حتى ينقد شبابه من أن تدمره الانحرافات التي ترجع إلى اعتناق نظرية للوجودية أو الحرية التي لا تعرف ضوابط العرض والشرف والكرامة.

والمفهوم الالهي يقوم على تبريد العاطفة وأعلاه الرغبات حتى يتحقق في إطارها الصحيح، وأن الغريرة أداة طيبة متقدمة لكل ما توجه اليه النفس من خوف الله والإيمان به أو الانحراف عن ذلك وليس صحيحاً ما تصره النظرية التربوية الغربية التي تقول : بالتنفيس عن الغريرة ذلك لأن الإنسان إنما يصدر في تصرفاته عن حقيقة عقيدته ودرجة إيمانه ، وال المسلم مطالب بتقديم الغريرة وتهذيب النطرة .

و يردّد الباحثون العربيون مفهوم زانة رسول المراة.

المفهوم الأصيل للبراءة، أنها إنتقال جسدي وعاطفي وعقلي واجتماعي من الطفولة إلى الشباب: أي إلى الرجولة أو الأنوثة، وليس هو في الحقيقة إنتقال مفاهيمي، واستثنى إنتقال طبيعي، وتطور متدرج في الفر، فإذا فهمت هذه المرحلة فيما أسلامها صنيع حاسمة بسلام بغير أولاد ذلك على أن الشباب أصبح في مرحلة المسؤولية وتكوين الشخصية القادرة على أن تؤدي دورها في العمل والتأثير والتغيير في المجتمع . والشباب في هذه المرحلة إذا اعتصموا بالإيمان بالله استطاعوا أن يكونوا مثلاً طيباً للأخوة والمحبة والصدقة والوفاء، شريطة أن يتقرّبوا إلى الله بالعمل الصالح وأن يشقوا أنفسهم ثقافة أصيلة وأن يتعرّفوا على حقائق الحياة والمجتمع في ضوء الإسلام وقيمه وأهمهم وهو إيمانهم وشغل أوقات فراغهم بما يبني شخصيتهم وعلّها قوّة وثباتاً، أما هؤلاء الجيّشان الوجذاف في أیام المراهقة فأنه يمكن إعلانه والتسامي به إلى خدمة الناس ومحبة الآخرين والناس هدعوا الله في هذا المجال والاستجابة به .

شونجور وسائل الاعلام والانتماج لمجتمع المجتمع والانتماج من الاديافه الى  
الغيريه من الاديافه الى الشفافه سومن الشفاف الى الغير .

ولذلك فإن على الشباب المسلم أن يذرب نفسه على خلق أهداف بديلة في

المجال الأعمالي الصالحة وأن يكون قادرًا على التنازل عن بعض الرغبات  
ما دامت وسائلها المادية لم تتحقق بعد ، والتقبل بالأمر الواقع مع العمل  
الحبيث لغثائه ، وإذا لم يكن ما يريده الإنسان فليرد (ما يكون ) ، وأن  
يركز نظره على الجوانب الإيمانية دون الجوانب السلبية ، والخروج من  
دائرة نفسه المغلقة إلى دائرة المجتمع وأن ينسى نفسه في سبيل مساعدة غيره  
وأن يحرص على أن لا يواصل العمل في سبيله الوصول إلى شيء ليس من حقه.

وعلى الشباب المسلم أن يؤمن بأنه حر في اختياره حرية كاملة مع جزائه  
على قدر مسؤوليته عن كل فعل يفعله على قدر مكانة هذا الفعل من الخير أو  
الشر وأن الله تبارك وتعالى يهوي للإنسان الوسائل إلى الغايات الشريفة ،  
ويخف عنده تحدياتها فإذا قصد الشباب إلى طريق الخير والهدا فأنه سينجد  
نفسه قادرة على تحقيق هذه الغاية فإذا ما عزم على ذلك واستعرض بالله  
وخفف العقاب من الاندفاع في الطريق الآخر .

وقد جاءت التوجيهات في سبيل التحمس طريق العفاف بالابتعاد من  
الافراط في التهري أو الانطلاق في الميل الجنسي فإذا بعد عن الافراط  
احتفظ بقدرته على المقاومة .

وقد أشار كثير من الباحثين إلى تجربة (التوازن) بين القيم المادية  
والقيم الروحية ، إذ أنه هو أصدق الحلول أمام أزمات الشباب فهو يسد  
الطريق أمام حدوث انحرافات من شأنها أن تخد من فعالية أحدى هاتين  
القيمتين فهو تقرر بأن الإنسان ما دام نسجياً وحده من مجموعة من العناصر  
المادية الأخرى ، وأن هذا النسج متداخل في طبيعة الإنسان لا فو اصل  
يبيه فإن الإسلام يجب أن يتعامل مع مبادئه تنسجم وهذه الطبيعة . وبهذا  
يشر المسلم الإنسان بأنه في جميع فعالياته الإنسانية : مادية كانت أو روحية  
أم مشركة تشعر بأنه متواحد مع ذاته من جهة ومع مصيره من جهة أخرى

لأنه إنما يقوم بفعالية تلك داخل الأطر العقائدية التي جاء بها الإسلام والتي بالإضافة إلى تحقيقها الحد الأعلى من السعادة الإنسانية في الأرض فأنها تهدى دانها بالنعم والخلود في الحياة الأبدية ومكناً يبتعد الإنسان المسلم بالضرورة عن الشعور بالازدواج أو التمزق فيتوحد مع ذاته ومع مصيرة المرتبط أساساً بفعالياته جمعاً : مادياً وروحياً .

وفي الإسلام لا يرتبط مصير الإنسان بقيمة واحدة من القيم دون الأخرى؛ بل أنها جمعاً تناصق وتنسجم لتشكل أخيراً مصيره، وهذا هو الأساس العميق في الإسلام الذي يحفظ وحدة الذات والانسانية من التمزق والازدواج فالإنسان المسلم في جميع فعالياته يسهم في تشكيل مصيره : عندما يسجد لله وعندما يستقر في الطبيعة وعندما يحمل فكريها وعندما يصارع باراداته قوى الشر والانحراف وعندما يتحقق بالقيم الأخلاقية الكبرى : كالحرية والإيمان والمسؤولية ولا ريب أن التوازن بين القيم الروحية والماضية يعطي للإنسان مجالاً واسعاً لتنفس في فعالياته وفي شتى الاتجاهات لأنه في أية فعالية يقوم بها لا يتعدى علامات تلك المخططات من جمه وعمن جهة أخرى يجد نفسه مشدوداً إلى مصير واحد يستقطب القيم الطبيعية والروحية والانسانية ويتوجه إليه بالكلية دونما شعور بالتمزق أو الضياع .

واحتفال القرآن الكريم بكثير من وجوه الحياة - لا بالأمور الروحية وحدها - يؤكد أنه وحدة كاملة من روح وجسد، كما يؤكد الإسلام، فإنه ليس هناك وجه من وجوه حياته يمكن أن يكون من الفاشه بحيث لا يقع داخل نطاق الدين .

ولقد عرف الغرب ذلك الصراع لأنه انفصل عن الدين فأصبح يفسر التاريخ والحياة تفسيراً عقلياً أو تفسيراً مادياً جماعياً وجاءت

موجات تفسير الإنسان والحياة على أساس الغريرة (فرويد) أو لقمة العيش (ماركس) كل هذا دفع الإنسان إلى نذرة فيها تحقيق للغابات المادية وتحجيم الغريرة وتأمر في وسائل المتعة واللهو والتسليمة. ولا ريب أن الأزمة هنا جاءت من العجز عن التوازن أو التكامل أو التوحد مع ذاته ومصيره. ولقد أكدوا م جيمس بعد دراسة هذه الأوضاع في الغرب بأن الخوف والبلبلة النفسية والمتزق ليست إلا وليدة شيء واحد لا ثانٍ له: هو انكار الفرد على غريزته الدينية حقها ووظيفتها وتجاهله لأهميتها وللدور الذي تلعبه في السلوك الإنساني ونفوره من انماطها ورعايتها،

أن المتزق يصدر عن العناية شيء وتجاهل شيء آخر، بينما الشيئين شجرة واحدة في التكوين الإنساني فكيف تغدو فرع منها وتعطش فرعاً أن كل الطرق مفتوحة إلى تغذية الغريرة وأن عوامل كاملة قائمة لها من مراقص وصحف ومسرحيات وعرى وكشف وأندية وعاب ليلية وهي متخصمة يفقد فيها الإنسان قدراته وقواته وعاقبته وما له بينما هو يغضى أعضاءه تماماً عن حق أغريزة الدينية: حق الروح وأشواق النفس ومطامح الوجودان لما كان الإنسان حفنة من تراب ونفحة روح فإنه لا بد أن يتوازن وإلا عاش حياة الصراع والمتزق.

ولا ريب أن مركبات الخوف والقلق والمتزق وكل ما يتصل بالنفس البشرية من أخطار وتحديات لا تجد له طريقاً إلا بأحياء غريزة الدين. والاحتفال لها والاعتصام بها بل أن علماء النفس الغربيين فيها عدا (فرويد ومعرفة هوبيته واتجاهه ومن ورائه) يؤكدون اليوم هذه الحقيقة ويقولون بوضوح: أن الذين هو منهاج الشفاء للنفس وأن الأمراض العصبية ترجع إلى للضاعفات النفسية وأن العقيدة المشكوك بها والتي تدخل ضمن النقاش تضيق قدرتها على الشفاء وأن الإنسان الذي لا يعتقد أن هناك لها يعلم الأم

ويساعد عند الشدائد ويرحم ، والإيمان بأنه هو الذي يعطي معنى الحياة ،  
من يكان فاغداً لذالك مهما كان جباراً عنيداً فهو في الحقيقة ضعيف مدمراً .

ويصل عشرات من الباحثين إلى أن الأزمة النفسية الحالية هي من  
القضايا الهامة في القرن العشرين وأنه لا يبعد الشك واستبداله باليقين فأنه  
يجب البحث عن الدين الصحيح الذي لا يقبل الشك والذى ينطبق على  
الفطرة السليمية ونؤمن نحن المسلمين بأن هذا الدين هو الإسلام وأنه هو  
باسم هذه الجراح وعلاج كل النفوس .

فأله تبارك وتعالى وحده هو السناد والملاذ الذي يلجأ إليه الإنسان  
في الأوقات النفسية فيجد في كنهه الراحة والأسا .

ويقول يونج في كتابه (الدين وعلم النفس) أن الإنسان يصبح مريضاً  
عصبياً عند ما يفقد ثقته بنفسه والثقة بالنفس تكون ثقة غير مستقرة فإذا  
لم تقنن بالإيمان بالله والثقة به والتوكيل عليه . وأن الحقل النفسي أكثر  
خطرًا من الوباء والزلزال وأن الحيرة اليائسة والتضارب هي التي تزلزل  
كيان الإنسان فيقع فريسة الأمراض النفسية ، وأن الطمأنينة هي حفظ  
صحة النفس وأن عالم النفس يتطلب التوازن الذي يزيل العناصر المدama في  
النفس ذلك أن المداعع والغش يسبب قلقاً نفسياً عظيماً في قراره النفس لا يمكن  
العمول على تكبه الإنسان من أنظماء .

ولكن الإسلام يقرر أن الخطىء يستطيع أن يفتح صفحة جديدة وأن  
يطوي هذه الصفحة دون أن يصبه منها أثراً فيما بعد سوام من ناحية تكبت  
النفس أو الجراء الآخروى إذا ما صم أن لا يقارب هذه المعصية مرة أخرى  
وهو ما يسمى في الإسلام التوبة إلى الله وتعظيم النفس من الإثم والفاشية  
وأن فكرة التخفيف من حمل الفساد أو الاعتذار فيه هي نظرية صلة معلقة

و لا يقرها الدين ولا يقرها البحث العلمي الممحيج ، لأن التخفيف ما هي إلا محاولة لحماية الجسم من الأخطار ولكن عملية التوبة الكاملة هي انقطاع وإغلاق لهذا الباب نهائياً والاتجاه إلى النسائم والأعلام بالعواطف والنفس في إطار هنوج الله تبارك وتعالى والتهام فضله .

وأن تطهير النفس وحماية الجسد هو الأساس الحقيقي لبناء العقل والروح وبدونه يكون البناء فوضى ونهاراً .

وهناك منوّعات رئيسية لا سبيل إلى تجاوزها ولا إيجاد تأويلاً النصوص لتبشيرها واباحتها وهي الزنا والميسر والربا والسكر بالخمور والمخدرات وهذه الأمور التي حرمتها الإسلام وهي مزولة أساساً عند كل المقول السليمة والتفوس الكريمة مستقبحة والدليل على ذلك على أنها لا تمارس إلا في الخفاء، وهي منوّعة لأنها تهدى الشخصية الإنسانية وتورى مفترفها مورد الاضطراب والهلاك .

ولنعلم أن هذه الغرائز التي تعيش في أعماق الإنسان إنما هي قوة سلاح بها الفرد لخيره وخير المجتمع وهي التي تحميه من أخطار الفناء ولكن استعمالها يجب أن يتم تحت رقابة العقل وواقية الضمير ، فلا تتحول غريزة البحث عن الطعام شرها ، وغريزة الإنسان فسقاً وعدواناً وغريزة الادخار طمعاً وشماً وغريزة الظهور والسيطرة خيالاً وكراً وغريزة الغضب والمقاتلة جنوناً وسفكاً للدماء وغريزة حب الاستطلاع بحثاً دينياً عن عيوب الناس والمعروف أنه من حق كل إنسان أن يكون حرّاً هو حق طبيعي ولكن لكل حق ضوابط الحرية لا تكون عدواً على حق الآخرين فإذا اصطدمت الحرية بالحق أو بالخير سواه كان أخير الفرد أو خير الأمة أو خير المجتمع فإن الحرية الفردية يجب أن تتأقلم وتتفقىء في حدود الحق والخير .

وَالْوَاقِعُ أَنَّ لَبْسَ هَذِهِ حِرْيَةَ مُطْلَقَةٍ بَيْنَ الْعَرَبِيِّينَ فِيهِمُ الْفَرِيقُونَ  
وَالْحِكْمَةُ فِي الْأَسَابِ.

وَأَقْدَمَ عَنِ الْإِسْلَامِ بِالشَّهْوَاتِ وَالرَّغْبَاتِ عَلَى أَنَّهَا أَمْرٌ وَإِنَّمَا بِالنِّسْيَةِ  
لِلْبَشَرِ، وَلَكِنَّهُ عَمِدَ إِلَى تَهْذِيبِ مَا دَخَلَ هَذِهِ الشَّهْوَاتِ وَمَخَارِجُهَا فَوْقَتِهِ  
عَنْهُ الْحَدُّ الْمَلِكِيُّ لَا يَوْدُعُ الْفَرِيدَ أَكْفَرَهُ أَوَ الْمُجَمَعَ كَجَمِيعِهِ وَأَبَاحَ قِصْطَانِيَّاً  
مَعْقُولاً مِنَ الْمَنَاعِ فِي إِطَارِ الشَّرْعِيَّةِ وَالْأَخْلَاقِيَّةِ.

وَأَنَّهُ لَيْسَ لِلْفَرِيدِ فِي الْوَاقِعِ حَقْوَفًا مُسْتَمْدَةً مِنْ ذَاتِهِ وَإِنَّمَا هِيَ مُسْتَمْدَةٌ  
مِنْ شَرْعَةِ اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى الَّذِي أَنْشَأَهُذَا الْحَقَّ وَمَنْحَهُ الْفَرِيدُ أَوَ الْجَمَاعَةُ وَأَنَّهُ  
لَا يَعْتَبَرُ الْحَقَّ لَمْ يَقْرَأْهُ الشَّرْعُ عَنْ طَرِيقِ النَّصْوَصِ أَوْ الْقَوَاعِدِ الْعَامَةِ أَيْ  
عَنْ طَرِيقِ مَصَادِرِ الشَّرْعِيَّةِ.

وَيَرِى الْبَاحِثُونَ أَنَّ الْحِرْيَةَ فِي مَفْهُومِهَا الصَّحِيفَ لَيْسَ إِلَّا مَظَارِّاً  
لِلْأَسَافِيَّةِ الْفَرِيدِ وَشَخْصِيَّتِهِ وَكِيَانِهِ الْمُسْتَقْلِ فِي الْجَمَاعَةِ الْأَمْرُ الَّذِي يَنْزِلُ كُوْنَهُ  
أَلْهَى اِجْتِمَاعَيْهِ مُسْتَخْرِجًا أَوْ اِعْتِبَارِهِ مُجَرَّدَ عَنْصَرٍ تَكْوِينِيِّ وَاسْتِقْلَالِ الْفَرِيدِ لَيْسَ  
تَنَاهَا لَابِدَّ أَنَّ الْفَرِيدَ مُرْتَبَطٌ بِالْجَمَاعَةِ اِرْتِبَاطَ تِكَامِلِهِ وَفِي دَائِرَةِ الْبَرِّ وَالْخَيْرِ  
بِإِشْرَاكِ تَمَاهِفِهِ.

وَلَا رَيْتُ أَنَّ حِرْيَةَ الْإِسَانِ شَرْطًاً أَسَاسِيًّاً لِلتَّشْيِيطِ مَوَاهِبِهِ وَتَفْقِيمِهِ  
مَلْكَاتِهِ وَهِيَ لَيْسَتْ بِطَلْقَةٍ بَلْ هِيَ مَقِيدَةٌ بِمَا يَحْقِقُ الْغَايَةَ الَّتِي شُرِعَتْ مِنْ أَجْلِهَا.

وَمِنْ قِبَلِ الشَّابِ الْمُسْلِمِ أَنْ نَظَارَهُ عَلَى هَذِهِ الْمُخَاتِقِ وَنَقْدِمَهُ إِلَيْهِ، فَإِنْذَا  
أَنْتَهُ أَوْ جَهَةُ النَّفَرِيَّينَ فِي حِجَّبِهِ هُنَّهُنَّ مَمْتَزِعِينَ فِي آدَاءِ حَقِّ الْأَمْرِ  
بِالْمَهْرُوفِ وَالنَّهِيِّ عَنِ الْمُشْكُرِ وَمَا أَعْنَدَ أَنَّ الشَّابَ يُرْحَبَ بِأَنْ يَنْجُبَ هُنَّهُ  
وَيَجْلِيَ التَّنَاطُ الْمُخْتَلِفَةُ حَوْلَ قُضَيَّةِ الْحِرْيَةِ وَالْمُتَصَرِّفُ فِي الْعَلَاقَاتِ الْاجْتِمَاعِيَّةِ  
أَوْ أَنَّ نَهْدِعَهُ بِعَبَارَاتِ هَرَأَةِ حَكْمَتِكَ الَّتِي يَظْلِمُهَا تَوْفِيقُ الْحِكْمَةِ

أو إحسان عبد القدوس أو زكي نجيب محمود في دعوتهما المسموحة إلى تقديم أبعاد المسائل إلى الشباب بما يطلقوه عليه الترشيد أو التوجيه ذلك لأننا وقد عجزت أجهزة المدرسة والبيت - في الأغلب - عن توجيهه وإاطلاعه على الحقائق أو تقديم المزودج الكريم له القدوة، التي ينطاع اليها في محيط الأسرة عن طريق (الأب) وفي المدرسة عن طريق (المعلم) فإن الثقافة الإسلامية لا تستطيع أن تفهر عن أداء هذه الفريضة الضائعة ، داعية الشباب المسلم إلى تكريم نفسه في إطار الإسلام وعلى مدى القرآن وفي ضوء هذه الحقائق التي قدمها الباحثون في الشرق والغرب ، وأننا حين ندفع شاننا المسلم إلى الترشيد إنما نحرض على أن لا يذل أو يدر - ومن حقهم أن يصنعوا ما يشاءون بشبابهم أو أبناءهم - وأننا حاول أن ندفعه إلى الوجهة الصحيحة مبكرًا قبل أن تلتقطه هذه المغريات المضلة أو النذوات المذلة . وليس في هذا الترشيد ما يفرض وصاية أو يلزم أحدًا بأسلوب معين وإنما هي حادثة لاصناعه الطريق أمامه ليشكل الوضع الخارجي والمدا حل في إطار العصر وفي ضوء الإسلام .

واه. کر دوماً أن بروتوكولات صهيون تقول:

أَدَّ الشَّبَابُ قَدْ اتَّبَعَ الْحَيَالَ لَأَنَّهُ اسْهَمَ الْمَكْرَ فِي افْسَقِ الَّذِي دَفَعَهُ إِلَيْهِ  
أَعْرَانِنَا مِنَ الْمَرْسِينَ وَالْحَدَمَ وَالْمَرْيَاتِ الْلَّاتِي يَعْمَلُنَّ فِي بَيْتِ الْأَرْبَابِ  
وَالْمَوْظِفِينَ وَالْأَسْنَاءِ الْلَّاتِي يَعْمَلُنَّ فِي أَمَانِ الْلَّهِ وَفَسَادِ الْمَجَامِعِ الْمَزْعُومَاتِ  
الْلَّا لَوْ أَتَى يَقْلَلُ مِنْهُ فِي الْعُشْقِ وَالْتَّرْفِ،

## الفصل الثاني

### الجريمة والجنس

لاري أن من أخطر التحديات التي تواجه الشباب المسلم المعاصر : الجريمة والجنس فإنها فرسان الأفلام السينائية والقصص والمسرحيات ، وهما عاملان خطيران تستهدف القوى العالمية المسيطرة على وسائل الثقافة والتسلية والصحافة أن تخذلها وسيلة لدفع الأجيال الشابة عن الأصالة والقوة والأرادة المؤمنة وقد طرحت هذه السموم في أفق الإسلام عن طريق أدواتها وأجهزتها المشوهة في كل مكان : وقد أشار الدكتور أحمد محمد خليفة أستاذ علم الإجرام في كلية الحقوق إلى هذه الظاهرة فقال : أن ضغط الأغراء الجنسي ومؤثراته على الشباب في الوقت الحاضر ومنها مظاهر التبرج التي جعلت النساء يكشفن أكثر مما يخفين والأشرطة السينائية ولون معين من الصحف والمجلات وقصص المتعة ودعوة الانطلاق والتجوال والرضا الجنسي : هذه الدوامة الهائلة التي تقدمها الحضارة الحديثة . تفقد الشباب توازنه وتبتليه تفكيره مما يعجزه عن العمل ويقده عن الاتصال . وفي البلد أنواع وحات فيها من السكر والقمار والدعارة فتلك الأماكن مغارس للجرائم .

ويقول الدكتور خليفة أن مرض الأنسن هو المرض الدائم ، هو مرض الوطن فإذا عولج سهر الاستهمار ليكون كياناً النفسي في مجتمعنا العصري على أساس يضمن له استمرار ضعفنا وقد رسم لمدارسنا المناهج والتقاليد التي اقتصر فيها على التعليم الشكلي دون التوجيه النفسي وذلك حرص الاستهمار على إيقاظ شهوات الناس . وقد أصبحت الصحافة صناعة

تجاربهم أهواه الجاهير وشهواتهم بما تقدمه لهم فتشا مجتمع الملاهي والسينما الماجنة وتجيد لاعبيها وقد قالت السينما الصحاقة في استلهام أهواه الجاهير وقد تبين أن عدداً كبيراً من الشباب قد قام باقتراف عدمن الجرائم تحت تأثير الأفلام السينائية في الجريمة والرعب وقد صاحب ذلك نظريات زانفة نشرها بعض الباحثين والمفكرين الغربيين وهي تحاول أن تصور الجرم لا على أنه جرم مسئول بل على أنه مريض أو رد نسبه الجريمة إلى الوراثة أو الوسط من تلك المحاولات التي ترمي إلى تبرير الفساد ومعارضة مفهوم الدين في شأن الجريمة والجرم.

وقد استشرت في السنوات الأخيرة حراث خطف البنات : نتيجة إدمان الشباب على مشاهدة هذه الأفلام ، يقول دكتور عاطف وصفى أستاذ علم الاجتماع بجامعة القاهرة أنه تحت تأثير عوامل مختلفة يتاثر بها خط معين من الشخصية تتسم بالتهور والجرأة وحب الغامرة يتصور الشباب أن خطف فتاة والإعدام عليها ليس جريمة ويقول أن ذلك جاء تحت تأثير استمرار ظاهرة أفلام الجريمة والجنس حتى خيل لشباب « شرعية » هذه الظاهرة في المجتمع ، ومع فقدان روح الفهم لابن والأخلاق والضوابط بين الجنسين والقيم الاجتماعية الأساسية .

ولقد كشف كثير من الباحثين الإجتماعيين عن مدى خطأ أفلام العنف (الكارتب والوسترن) وإنها تدفع الشيء الشباب إلى تقصص الروح الشريرة فيصبحوا مقلدين لذلك وتلك من الذين يشاهدونهم على الشاشة الفضية أو التلوينية .

ولا ريب أن أفلام الجنس والأباحة والمخدرات والمرقات هي دعوة مباشرة أو غير مباشرة للاباحية والفساد .

والمعرف أن المدفوع من ورائه تلك الأفلام لفساد خلق الشباب  
وسرفه عن صلوه الطيبين بنشر الرذائل والدعارة ولاريب أن  
هناك مفهوماً للجريمة في الإسلام مختلف عن مفهومها في الفكر الغربي  
الإسلام لا يقر نظرية لمبروزوا التي تقول بأن الإجرام صفات وراثية أو  
أنه سلال في الفدرو أنه من أجل ذلك لا مسوأية على الجرم . ولقد تبين  
أن ما نسميه غرائز إنما هي ميول للدقة يمكن توجيهها إلى أى ناحية وأن  
تسعة وسبعين في المائة مما نسميه غرائز إنما هي إتجاهات اجتماعية قد غرسها  
فيما المجتمع برجوع انعكاسية .

فالمجرم في الحقيقة إنما يرتكب جرمه ببعادات ذهنية وعاقلة واجتماعية  
وليس بعنزة مورونه ولاريب أن وازع الدين وحدود الله من شأنها أن  
تقيم المعروج في تصرفات الإنسان وتحول يديه وبين الجرمة خشية عقوبتها  
وآثارها على شخصيته في المجتمع .

و كذلك الأمر بالنسبة إلى الجنس فإن إطلاق الأفلام المكشوفة  
وتكرارها وتعددها إنما يوجى إلى النفس التي توى ذلك كله متطلقاً  
ومسموماً به إلى الاعتقاد بشرعية هذه الأوضاع ولأنها طبيعية ولديست  
محظورة وهذا هو الخطأ .

وقد استشرى مفهوم الجنس والإباحة الجنسية في المجتمعات الأوروبية  
والقصص والمسرحيات وانتقلت أعاصره إلى أفق المجتمع الإسلامي .

وقد جرت وراء فكرة اذاعه الجنس حماولات مضللة حطم أجيالاً  
متعددة ودمرت وجودها وكيانها ولم يتبنيه إلى هذا الخطأ إلا بعض الآباء  
والأمماة إلى رفض تعليم أولادهم الجنس في المدارس والعودة إلى الفضولية  
والتقايد والاحترام للقيادات لأنفسهن وبعد عن الموجة الأباحية التي  
صارت لسنوات طويلاً في بلاد الغرب وتقول السيدة المربيه من جربت وأيده

وزميلتها جاينت كير أن الرجل منها كان يفكّر بفضل أن يتزوج من فتاة تجعل نفسها في متناول الآخرين وأن القول بأن الموضعه هي تعلم الجنس واباحة الحديث عنه واطلاق اسم الواقعية على اسم ذلك الإسلوب هو مجرد هراء ولهو فارغ . وقد طلبت الكاتبة من كل فتاة رفض دعوة أي رجل يشتم منه رائحة ماء ممية حياة الفوضى وطالبا الآباء بأن يعلموا أولادهم منذ الصغر على المبادف مناقشة الأمر الجنسية والابتعاد عن هذه الموجه المدمرة التي تطالب باسم الموده نشر التعليم الجنسي في المدارس ويعالج كتاب (التعاليم الحقيقة للجنس) مرحلة خطيرة في حياة الفتيات هي مرحلة المراهقة فعندما تبلغ الفتاة من العمر ١٦ عاماً ويكون من الصعب عليها اتخاذ قرار حازم تجاه هذه الأمور .

وغالباً ما تجد الفتاة نفسها مضطلة وتحرك وفقاً لمواطفها وابس وفقاً لعقلها . وتقول الكاتبة : أن الآباء والأمهات يجب أن يزرعوا فيهم بدلاً من الخوف من الجنس ، حب النقاء والطهارة تمهد لحياة زوجية نظيفة وعلبهم أن يفهوموا بان التحرر من القيم والأخلاق لا يمكن أن يجعل أيها من الجنسين يثق في الآخر .

وعندما تقع الفتاة في تحررها وتحفى عن والدتها تكون قد وقفت وحدها في مشكلة وتجد نفسها تنخرط في حياة تفقد فيها احترامها لنفسها واحترام الآخرين لها .

وقد اكتشفت الدكتوره جرترود أن المكثير من الفتيات كن ضحايا مدارس تعليم الجنس وأصبحن لا يحترمن القيم والتقاليد التي عاشت عليهما الأسر الوريقة منذ عشرات السنين تجذاج إلى جهد مضاعف لا تفاذ العشرات من آلاف الكتب والمحاضرات والصور والأفلام التي تدفعهن دفعاً وراء عالم يلقي بهن إلى أسفل الحدود ودعت الدكتوره جرترود إلى صحوة الآباء

والأهمات للعودة إلى مجتمع القيم والتقاليد ويجب أن لا نظلم الرجل ونقول  
أنه المسئول عن هذا التدهور فالرجل منها كان تفكيره ومهما كان متى رأى  
يفضل في قراره نفسه أن يتزوج من فتاة ذات قيم ويحترم شخصيتها ولا تلقي  
بنفسها في وحل الخطيئة .

إن البشرية منذ القدم تقوم على أساس أن الرجل يحدد ذاته في إمرأة  
واحدة أما التعدد فهو ليس من طبع ما توارثه المجتمعات من قيم وتقاليد ،  
هكذا يواجه المجتمع الغربي ذلك الخطر الذي يسحق مجتمعه سهلاً ،  
وما أمرنا نحن أن نخدر فلا نقع في هذا الشل المدorm . وأن نعرف ماوراء  
هذه المحاولة الخطيرة التي تعمل على تدمير مجتمعاتنا وشبابنا .

( ٣ )

يقول كارل باسبرز : « في عالم محروم من الله ظهر ماركس نبياً واتخذ  
القوالب التي يستطيع العالم أن يقشع بها وأن يمل لها وكان طبيعياً أن تسيطر  
على النفوس أساليب فرويد ومدرسيّة في منهج مهزوز في عالمها المقلوب . هذا  
وقد أحس الناس بحاجة شديدة إلى التحرر وجاء التحلل النفسي فزودهم  
بهذا الوهم . إننا هنا بقصد عملية جبارة من عمليات الاستهواه الذاتي الذي  
هو نتاج صادق لهذا العصر المفتون والذي يسير جنباً إلى جنب مع أساليبه  
السحر والتعاويز التي استولت على عقول الناس »

لقد كان فرويد هو الذي ابتدع ذلك المفهوم الرائق الذي سيطر على  
القصة والمسرح والسينما والأدب العربي جيماً حين أعلان أن الجنس هو  
وحده الذي يفسر تصرفات الناس . وهو مفهوم لم يقر به علماء النفس  
وعارضوه وكتشوا رفده وأعلنوا أنه واحد من عدة عوامل .

وقد عملت « يهودية العالمية » كل ما في وسعها لبث هذه المبادئ وفق

خطة لتحطيم المجتمعات الإنسانية وتدمير القيم الدينية والخلقية وإفساد  
العالم وبعثرة قواه وتضييف مقواته وتشكيله في خصائصه.

ولإشاعة الإضطراب فيه ودفعه في أحضان الرذيلة وقدفه في بورقة  
الانحلال.

ومع الزمن أعلى الأعلام الصهيوني مفاهيم فرويد واستعملها في غاياته  
الخبيثة وفرضها في مناهج الدراسة بالجامعات في مختلف أنحاء العالم كله بما  
فيه العالم الإسلامي نفسه ومع الزمن اكتشف علماء النفس زيف مفاهيم فرويد  
وجماعات التطبيقات الإحصائية تزويرها معارضه للفطرة وطبائع النفوس

وقد جاءت واحدة من هذه زيف نظرية فرويد التي تقول أن الفتاة  
تحب أمها وتكره أبيها وقد أجريت التجربة العلمية فمن خلال لوحات  
ثمانمائة طفل من أعمار تراوح ما بين السادسة والخامسة عشرة لموضوع  
الأسرة ، ظهر أن الأطفال من الجنسين يرتبطون بالأم إرتباطاً كاملاً لهذا  
تظهر صورة الأم في رسومهم مكورة دائماً عند الصبيان بنسبة (٤١ في المائة)  
وعند البنات (٥٢ في المائة) ويعني هذا أن ارتباط الطفل بشكل عام بوالديه  
في هذه المرحلة يحيط بنسبة متفايرة وهذا يخالف نظرية فرويد التي ترجح  
ارتباط البنين بأمهما وكراهيته لأبيه .

كذلك زيفت دراسات العلماء نظريات الكبت وفساد رأيه في أن إعلام  
الرغبات يؤدي إلى العصاب فقد كشفت البحوث أن الإنسان قادر على  
تأجيل رغباته النفسية واعلاتها دون أن يصاب بأذى .

وتبيّن من العديد من البحوث بظاهره الانهزامية الواضحة في الفكر  
اليهودي كله وفي مجال الاقتصاد والاجماع ، وخاصة في الفرويدية .

وأن عناية اليهودية أخلاقي مبتدة (حيوانية الإنسان) [ما تهدف تغيير البشرية وهي دعوة بدأ مع تغييراتهم تغليطه ولذون واثنت في للبركعية والغير بصرية وهي نظرية اعتمد أصولها من فهم اليهودية للعالم بأنه (جويم) وأنه ناطع مسخر مشياح للجنس المختار .

ولا ريب أن مفهوم الإسلام للجنس واضح وأصل فاجنس في الإنسان فطرة وغيره تولد مع الإنسان وتنمو معه ويتصل وجودها بوجوده وبإمكان أن تكون شرآ إذا فارقتها عن شير طريقة الطبيعى والصحيح الذى حدته الأديان ووضعت ضوابطه .

وقد كشفت الابحاث الحديثة عن صلامة مفهوم الإسلام الجامع وفساد مفهوم الجنس عن فرويدو .أن الدين هو الملاج الوحيد للاضطرابات النفسية ويقول استيكيل إن المرض النفسي ذا صلة كبيرة بالضمير أو بالذات الأخلاقية ، ويحدث الفراق الذى سيؤدى إلى الاضطراب عندما يقوم الفرد بأعمال كان يتمنى لا يقوم بها .

وأن هناك علاقة بين المرض النفسي وعذاب الضمير ، وإنما شيئاً من تباطؤ متلازم يسيران جنباً إلى جنب ، وأن الألم قد يكون له تأثير ضار مدمر للشخصية عندما يشعر به الإنسان ولا يستطيع أن يعبر عنه أو يفهمه وإن الذين من العوامل المعينة للإنسان للتغلب على المؤثرات والصراعات التي يتعرض لها وقد ساعد الأفراد على مر المصور على مواجهة قوى الظلم والاستعباد .

والمفهوم الجديد للمرض النفسي لا تقوم على أساس الكشف عن التزاعات اللاشعورية ومساعدة الفرد على إشباعها أو الشعور بها بل مساعدة الفرد على أن يسترخي ويهدأ ثم يتراجع ، والوسيلة في ذلك مساعدة الفرد

يُعمل على إرضاعه تبارك و تعالى وأن هذا السلوك الروحي من شأنه أن يُعِيد إلى النفس صلانتها وإلى الشخصية - تكاملها . أن ملامحة الذات عملية يستطيع أن يقوم بها المعلم ورجل الدين و الموجه النفسي والآباء والأمهات .

والتفسير الديني للمرض النفسي يرتب عليه نظرية علاجية تعتمد اعتماداً كبيراً على الدين لأن الدين هو الطريق إلى النقل والطريق إلى القلب أن الدين يحدث نوعاً من غسيل المخ للفرد . والدين هو الطريق إلى بقاء و دوام القيم الإنسانية إلى تعتبر إعاجراً أساسياً لسلوك الفرد و تصرفاته وأسلوب حياته .

وهكذا يجدر أن فكرة فرويد تهدم على الأيام وأن البشرية تحاول العودة إلى مفهوم الدين الحق .

## الحب الحرام

تعمل أجهزة التليفزيون والراديو والسينما والمسرح عن طريق الأغنية والمسرحية والرواية على التحربيض على الحب الحرام وان كامة (حب) التي تتردد في هذه الأجهزة عشرات المرات كل يوم لا تُعني الام فهو ما واحداً هو مفهوم الجنس والتحربيض على اقامة علاقات غير شرعية بين الرجل المرأة أو الفتى والفتاة وفي ذلك من الخطير ما فيه ، ذلك ان هذا الركam الخطير يحاول أن يقدم للشباب المسلم مفهومها زائف عن الصلات الطبيعية والشرعية بين الرجل والمرأة وأنه يفسر هذا المفهوم الكريم الذي يقوم عليه الزواج و توحى بأن الشباب يستطيع أن يتحقق رغباته دون حاجة إلى سلوك الطريق الصحيح أن الروايات والاغانى جميعاً تطرح مفاهيم مسحوق من شأنها أن تضرب كل القيم الأساسية للمجتمعات وأنها تحطم كل الضوابط التي بها تقوم أمور الحياة والعمل .

وأبرز ما تقدم به هذه المداولات إفادة كلية الحب بمعناها الصحيح : حب الآباء والأبناء والأخوة والحب للصديق والزميل . فالحب في معدنه الأصلي هو بجمع الفضائل للإنسانية : وإليه ترجع الآبة والأخوة والبواة والامومة والصدقة ولكن هل هذا هو الحب الذي نعلمه لشبابنا إذا عيناً ونأيغزبونا ..

يقول الاستاذ حافظ محمود الذي أثار هذا التساؤل : إننا حينما نتبيه في أذهان الناشئة أن (الحب) هو الشغل الشاغل للفتيات والفتىان فليس شئ أتنا بهذا اللون من التوجيه غير المباشر إنما تقدم لهم دعوة ضمئية بعدم احترام أوقات العمل أو التعليم ..

ويقول حافظ محمود : إنني أريد أن أقول لمؤلفي وناشرى الأغانى أن (الحب) هذا الذى لا وصف له إلا الهمس والمس والعتاب على الخيانة في هذه الأغانى ! معناتها أن فتاة أو أمراة تفخر بعواطفها فتستبذل فتى بفتي أو رجلاً برجل لا سبب لا علاقة لها بالعاطفة وهكذا تهدى الأغانى كرامه الحب وتصوره بصورة التجارة بالعواطف كذلك فإن الممثليات في التلفزيون أو الراديو التي لا يمكن حجبها عن الصغيرات والصغرى من المشاهد أو الاستماع ، تقدم أساليب خطيرة للفساد والجريمة والافلات وطرق اللقاء بين الجنسين أو السكلم نايفونيا بعد أن ينام الكبار ، ولا ريب أن هناك كلمات كثيرة تلقى في هذه الممثليات تترك آثارها العميقه في عقول الشباب وقولهم ، وهي في جموعها تحرق العلاقات الاجتماعية بين الآباء والإماء وبين الأزواج والزوجات وتكون عاملاً خطيراً في فساد الزوجات وال العلاقات وليس من الإمكان أن تعالج مثل هذه المسرحيات العابثة وآفة نمه على الآهاد تحلى مشاكل المجتمع وليس أخطر من أن تقدم مسرحية مليئة بالعنف والفساد ثم تأتي خاتمتها بعد مساعات لكي تكون النهاية هي الطلاق أو القتل

فإن هذه النهاية منها كانت حكمة فانها سوف لا تترك في النفس مثل الآثى الخطير الذى ترك الاستمرار من الطويل للعلاقات الفاسدة .

يقول حافظ محمود : كم مرة تذكر كلمة (أحبك) من شاب طائش لفتاة غريبة كم مرة تذكر هذه الكلمة من امرأة أو من رجل في مشاهد التمثيليات وما هو الجو الذي تلقى فيه هذه العبارة . إنه جو هروب من البيت أو المدرسة أو العمل أو هروب من الواجب نفسه ، جو خداع متبادل أو من أحد الطرفين للأخر ، جو يوحى للمرأهقين والمرأهقات أن عليهم أن يخطمو أكل القيم في سبيل كلمة (أحبك) أنه من المكره والمزول هو الصرارة التي تعطى للناشئه في هذه التمثيليات خاصة وأن هذه الصورة تعتمد دافعاً على كلمة تقليدية رخيصة جداً هي أن الحب ليس حrama ، أى حب هذا الذي ليس حrama ، أليس حrama أن يخلوا إثنان من المرأهقين أو غير المرأهقين بعيداً عن الأعين . وكأننا نعرف معنى الخلوة في مراجع الشرعة والقانون ولكن الحرام هذا يقع على صاحب التمثيلية أو الأغنية أنه شريك بالتحريض في كل جرمة تقع بسبب أوهام الحب عند الناشئين . بل أن أكثر من هذا يقدم مبرراً فكرياً لفتية الطائشين الذين يقفون في نواصي الطرق التي تؤدي إلى مدارس البنات في حاولات متكرره لإغراء هؤلاء البنات ،

وأنه لمن المؤسف تماماً أن تكون مشاهد التمثيليات المذاعة والمرئية قد استغلت كثيراً كلمة « الحب » وأصبحت ممتهنة لا تصور لا حب المضاجع والسريرات الحرام . وأليست هي تلك العاطفة التكريمة وليس من شأن الفنون أن تحطم العواطف والقيم والأخلاق ولكن على الفن أن يتحرك في إطار الفضائل ، ويكون تصعيدها لغراز الإنسان واعلام اطيانه .

ولقد وقف الإسلام موقفاً صريحاً في الدعوة إلى العفة وإلى توجيه العاطفة إلى الزواج دون أن يترك تلك الفجوة التي من شأنها أن تفسح

الطريق الزرارات واللذات، وأن تكون علاقة الشاب بالشواذ علاقة ضيوفية بالعلاقة مع الآخوات الحنفيات، بل إنها بلده إضافة لا يتحمل الناس ما لا يتحمل لأدله . وأساس العلاقة بين الرجل والمرأة في الإسلام هي التحفظ والخذر من العلاقات غير الشرعية وأوجب على مركبيها أقصى الحدود وجنب الزواج ويسر أسبابه ، قد أفلح المؤمنون الذين هم لفروعهم حافظون . وحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم واضح وصريح ، يا معشر الشباب من استطاع منكم الابادة فليزوج فإنه أعرض للبصر وأحسن للمرأة ومن لم يستطع فعله بالصوم فأن له وجاء .

وعلى الشباب المسلم المثقف أن يفرق بين العاطفة وبين الشهوة وأنه يعرف أن هذه العاطفة هي منطلق العلاقة الطبيعية التي شرعها الحق تبارك وتعالى لائق الرجل والمرأة في أسرة رشيدة تبني وتشيد وتعمر الكون وأنه يعتصم الشباب بربهم في الإعلام وأن يوجهوا اعاظتهم إلى العمل النافع الذي يمكنهم من الحصول على رغبهم من الطريق السوي : طريق الزوج المشرع .

وعلى الشباب المسلم المثقف أن يعرف أن الاتصال بين الرجل والمرأة شيء غير زي ولكن الإسلام هو الذي نظم الحياة ووضع ضوابطه وقوانينه وحدوده حتى لا يقع الجنسين أو أحدهما في الإغتصاب أو الفساد للسلالات . وحتى يحترم المرأة بكرامتها وحتى لا يستطيع الرجل أن يخدعها أو يأخذ حقها أو شرفها ولذلك حدد العلاقة بين الناس باعطاء الحرية إلى الحدود التي لا تتحقق عملاً على الآخرين .

وقد جاء تحريم الزنا احتراماً للمرأة وتنزيهاً لها عن العبث وارتفاعها بما أن تكون أداة متعة للرجل وحتى لا ينسب الطفل لغير من أتجبه وقد كان ل吆يم الونا وعقوبة الرجم أكبر الآثار في القضاء على هذه الجريمة ذلك أن عقوبة الرجم لم تطبق في التاريخ إلا على آحاج .

ولاريب أن قيام المجتمع الإسلامي ياعداد الضوابط من شأنه أن يحمي هذا المجتمع من آثار الإباحية التي تدفع إلى الاختلاط والفالحة .

إن هذه الأفكار المسمومة التي يطرحها دي سميرن بوفوار وفرانسوساجان وما يتعلّم به القصص الجنسيّة من كلمات ومفاهيم إنما هي «أهواه»، ضالّة حاولت أن تتمثل في صور فنية براقة لا ينخدع بها المسلم المثقف الذي يهرب مداخل الأمور وخارجها

وّقاعدة الإسلام الأساسية هي العفاف والاتصال في الإطار الذي شرعته الأديان . فلمرأة هي الأم والأخت والابنة وما ينجبه الفرد لنفسه أداء أي إمرأة يمكن أن يكون نفس مصير أهله وبناته . وقد أحاط الإسلام هذه العلاقة بكثير من الضوابط التي يحميها من الفساد والاطراب وتحرّكها في إطار العفاف والكرامة وحيانة العرض وحماية الحدود وتسكريها للعلاقة التي بين الزوجين .

ومن أجل ذلك حرم الإسلام الموسيقى والأغاني التي تثير الغرائز ، وحرم ارتياد حفلات الرقص وكل ما يثير الغرائز والأندية العامة وكرمه المسلمين معطيات الحصارة من المحرّك والكشف والاختلاط وأدوات منع الحمل والإجهاض لأنها كلها من العوامل التي تفسر العلاقات بين الرجل والمرأة ودعا بالجملة إلى تبرير الغرائز وليس إلى « حاجتها ولذاتها » .

## الفن والتراث

### الفن

يقوم المفهوم الاسلامي للفن على استحالة التناقض مع الفطرة فإذا كانت الفنون من روح الفطرة وجب ألا تختلف أو تناقض دين الفطرة، دين الاسلام في شيء، فإذا خالفته في أصوله ودعت صراحة أو ضمنا إلى عزيمة من أمميات الرذائل التي جاء الدين لمحاربتها وعاقت الإنسان عن أن يعمل بالفضائل التي جاء الدين لإيجابها على الإنسان حتى يبلغ ما قدر له من الرق في النفس والروح، إذا خالفت الفنون الدين في شيء من هذا أو في شيء غير هذا في بالصورة التي تختلف بها الدين ففنون باطلة، فنون جانبت الحق وأخطأت المطردة التي فطر عليها الناس والخلق (محمد أحمد الغمراوى).

ومفهوم الفن في الإسلام يقوم على أساس أنه عنصر من عناصر الفكر يتكمّل مع الأدب والاجتماع والأخلاق والدين والحضارة، وهو في الإسلام له طابعه الأصيل الواضح المباين لمفهوم الفن في الثقافات والحضارات الأخرى، وقوامه الأخلاق وطابعه التوحيد، يتسمى بالغرائز ويرتفع بالنفس الإنسانية إلى الكمال دون أن يبعد عن الواقع والفن في نظر الإسلام أداة تجميل ووسيلة لسعادة الروح والنفسى بتحرير الإنسان من عالم الاهواء والغرائز وأطلاوه في نظرة حره إلى الكون والوجود يعرف فيها قدرة الله وعظمته ويزداد بها إيمانا.

وقد كان الفن اليوناني بطابعه المادى الونى يجعل الاولوية للتماثيل الجسمة، ليعجا باالاجساد وعبادة تصور الجمال وظاهر القوة ولكن الفن الاسلامي مستمدًا من مقوماته الأساسية يجعل البيان والشعر والأدب

في مقدمة قافية الفنون ، الكلمة البليغة وال فكرة الموحية ، وذلك انتقالاً من عالم المادة إلى عالم الفكر ، فالتأمل أوسع العالم ، والفكر في خلق الله أعظم معطيات العقل والروح : (نون والقلم وما يسطرون) وبذلك أصبح رائد الفن : البيان الذي يتمثل في أسمى صوره بالقرآن الكريم وبذلك دفع الإسلام الفكر البشري إلى الأمام انتقالاً من مفهوم الماديات في الفن إلى مفهوم المعنويات ، وسلك المعنويات والماديات في إطار جامع متكامل ، وبذلك فقد حرر البشرية من مفهوم المادية الخالصة التي تقدس الجسد والشهوات والغرائز والوثنيات وتقيم لها المهرجانات والطقوس . ودفع البشرية إلى الانتقال من تجسيد البطولة في صورة مادية إلى تكريم عمل الإنسان نفسه .

وأبوز سمات الفن في الفكر الغربي لا تجده في مجال الفكر الإسلامي  
مجالا لها:

أولاً : المسلم لا يعبد الجسد الجميل عبادة وثنية بحيث يقدم له القرابين وكل ما يتصل بذلك من أساطير الحب والجمال عند الإغريق وهي حافلة بالمبالغ لا تجد في أفق المجتمع الإسلامي قبولاً .

ثانياً : الإسلام لا يقر الصراع بين الآلة والإنسان أو بين القدر والإنسان ، على النحو الذي يقوم عليه الفن الغربي ولا يؤمن المسلم بأن الإنسان يثبت ذاته بمحاربة القدر والآلة ولا بأن المطل الصالح يتحطم على يد القدر والآلة وكل هذه المعانى المأساوية مستمدة من فكرة "الخطيئة" الأصلية .

ثالثاً: المسلم لا يؤمن بتنوع الآلهة ولا تجسيد الآلهة في صورة ونحو حسي (١٠ - المجتمع الإسلامي)

مليوس كالهائل العديدة في العقائد الغربية . في ذلك الخلط العجيب بين المسوجية والطانية .

رابعاً: المسلم لا يؤمن بسعادة الطبيعة أو الحيوانات .

ومن هنا فإن مفهوم الفن في الإسلام مجرد من كثير من هذه النعم التي يقوم عليها الفن الغربي والتي تعارض أساساً مع الإيمان بالله الواحد .

٣ - كذلك فإن الإسلام لا يقر بمحسدة البطولة في صورة مادية ، ليس فقط حفاظاً على مفهوم للتوحيد من خطر الاتصال بالخانقين والأصنام التي كانت تمثل عبادات ما قبل الإسلام ، ولكنها ارتفاعاً بالنفس الإنسانية من أن تمثل في مفهوم مادي ، بينما جاء الإسلام محرراً به للبشرية من التجربة بين الماديات والمعنويات . و الفنان المسلم له طابعه المبدع متحرراً من الخضوع للذاهب الوثنية التي تقول بتقليد الطبيعة أو التفوق عليها ولذلك فهو قد طرق آفاقاً أخرى غير هذه الآفاق ، في التعبير عن المعانى فأوجد أنواعاً من الخطوط والدراز والزخارف والوحدات المتشابكة والمترادفة .

وقد أبدع الفنان الإسلامي في مجال رسوم الحيوان والطير ، وتصوير الأحياء ، وغزا الفنان المسلم جميع فروع الفن الإسلامي من خطوطات وأخشام وعمارة وزجاج ومعادن وعاج وزخرف ومسوحيات كما زفوا كتب العلم والأدب والدين والتاريخ بصورة سر بعض ما تضمنه من بحوث سواحدات . وقد خلق الفنان المسلم من الحروف العربية ذات الأشكال المتباينة والأوضاع المختلفة طرائزاً زخرفياً يتمثل فيه الحال والقوة ، وإقامة فن الرقص ، أو الأرابسك على وحدات متناسقة على نحو غاية في البهجة والرونق الجميل .

وهكذا خلق الفن الإسلامي مذهبًا جريدياً مستمدًا من خصائص الإسلام فكان فتاً منطلقاً وتجريدياً عيماً وليس جامداً ، وأن المرفقة في الفن الإسلامي حيث لا يدرك لها ولا منتهى ، إنما تتمثل مفهوماً من مفاهيم التوحيد لأنها تسعى وراء الله الذي هو الأول والآخر ومنه تنتهي الأسباب وإليه تنتهي المسبيات والرقص حين يمتد بلا نهاية ، إنما يسعى وراء الصورة المثلث ، وهذه الالانهائية إنما تحمل ذلالات هامة للروح الإسلامية التي آمنت بالله غير المنظور وغير المحدود ، فما يهذا هو المثل الأعلى للفلاسفة الظريف والحق والجمال وإليه اتجهت قلوب المؤمنين لترتفع إلى مستوى هذا المثل الأعلى عن طريق العمل الصالح أو طريق الاجتهد والإبداع ( بتصرف عن بشر فارس و محمد عبد العزير مرزوق ) .

وقد أشار الباحثون إلى أن الخط في الفن الإسلامي كالكلمة في الشعر تسير وفق تأثير داخل من الرسام فكما أن الشعر يستعمل الكلمة حسب وزن الشعر وفافيته، كذلك الرسام المسلم يكيف الشكل وفق صيغة موزونه ملائمة

ويعطيه إنسانية متساوية ينظام بشكل تناظرًا مضطربًا بحركة دائمة لانفصاله عن حد . واللون في الفن الإسلامي من توظيفه يروج الأمة وبنائها الحياة التي تعيشها .

(٢)

ويتميز الذوق بعدة ملامح لها أثرها في الفن الإسلامي :

• (السلوف) لم يختلف من الحجارة مداخلة الامم الأخرى من فراعنة ورومان من عمايل وهيكل وأوابد الحضارة الإسلامية لم تسجل بالصخور بل بالأعمال الحية . كتب رجل إلى عمر بن عبد العزيز : يستأذنه في أن يبني ملدينته سوراً فقال عمر : حصن مدینتك بالعدل ، وتشتمل الهياكل الرومانية والأهرام ، في ظل مفهوم العبودية المريء الذي تحطمت فيه هناك البشر تحت أفعال الصخور . ولذلك فإن العرب أخذوا من هذا المفهوم لم يتخلقاً بالآثار الصخمة وإنما تعلموا بالأطلال التي تحمل ريح الأجداب ، وفن العمارة الإسلامية لم يتميز بالجمال والرقة ، والذوق العربي - لم يتعلق بالتصوير كفن من الفنون الجميلة ، لأن الروح العربية (العميق الاستعداد) من الحنفية الإبراهيمية إلى الإسلام في عصر محمد ( لا تميل إليه كفن يمسح الأشكال الجميلة بحيويتها ويحلها إلى صور جامدة . وإن الفن الذي تعلق به العرب هو الشعر ، لأنه أرضي ترتعش في الحيوية والاستشارة والموسيقى امتداد للشعر . وحضارة المسلمين والعرب حضارة أعمال خالدة لا آثار خالدة ، ففنونهم فنون عواطف جيشه لا فنون أخيلة جامدة ( عبد السلام العجيبي بتصريف ) .

٢ - والفن الإسلامي لا يهدر كرامة الفرد ولا يهدر حق الجماعة ، ومن التفاصيل الكثيرة في الإسلام إذا منظرت إلى الجزء الصغير وجدت له ذاتيته

ووجوده وحدوده . ولكن في نفس الوقت يمكن أن يكون جزءاً في كل كبير، وذلك أن الإسلام كما يخدم الجماعة يخدم الفرد ، ويوجد هذا التناقض في مجتمعنا الحى بين الفردية والجماعية ، كما يوجد في الفن بين الجزء الصغير والجزء الكبير احترام الإسلام للأفراد واحترام الإسلام للجماعة في القرآن (عبد العزيز كامل)

(٣)

يرفض الإسلام : النقل المباشر عن "طبيعة" وهو ما يطلق عليه في "فن" "عربي" "المحاكاة" ، فقد قرر الإسلام وأكده التحرير القاطع للنقل المباشر عن الطبيعة ، ذلك النقل الفج الذي يعيد نسخ المخلوقات الحية على مس طوح الجدران والمعابد والوحات . وينبعق هذا التحرير من فكرة ( التحرر الوجداني ) العميقه الشاملة التي أراد بها الإسلام أن ينقل الإنسان من عصور الوثنية والتبعيد للقريب الملاصق إلى سماوات التوحيد الخالص ، ولذلك كان إغفال أي باب أمام قدرات الإنسان التعبيري في أي مجال من مجالات الحياة كفيل بفتح باب آخر للتعويض عن "الباب المسدود" فقد وجد الفنان المسلم آفاقاً جديدة للفن بعيدة عن ما حرمته الله وقد جاء هذا التحرير انقل صور الحلال والونبات نقلماً مباشراً ماذجاً من الطبيعة إلى عالم الفن دون أي تذر من التجريد أو إعادة الصياغة في أمة على اعتاب عصر حضاري - كان يعني إن المسلم ميفتح أبواباً وأبواباً للتعبير عن طاقته الفنية بما ينسجم والصورة الجديدة وفعلاً فتح بعض الأواب فجاءت طرز الخطوط والأشكال التجريدية الهندسية كاجات المساجد بقبابها ومنابرها ونظمها العمرانية الرائعة .

أن رفض الفن الإسلامي إذن نظرية المحاكاة أو التقليد ( التي هي أساس الفن الأغربي والغربي ) لا نقل المباشر من الطبيعة قد فتح الطريق أمام التجريد وإعادة

السباعية ، فالفنان المسلم يحمل موقفاً عادلاً مزدوجاً تجاه قضية الفن والطبيعة .  
فهي تؤوده إلى التقليد والنسخ وتفصله عن الإبداع والابتكار ولأنها تضيق  
عمر الإنسان لغوى الأرض وطبيتها وتنعنه من التطلع إلى السماء ، إلى الآفاق  
البعيدة ، إلى موارد الملموس والمنظور . ولأنما تحييه إلى آلة رصد وتسجيل  
وتصدره عن تفجير إرادته وإبداعه لصياغة مادة الأرض وفق ما يطمح ، كا  
أن هذه النزعة تؤوده بالضرورة إلى الإذعان لفكرة أن التعبير في الوحل  
والترعرع في القمامه والركض وراء نداءات الجنس والطعام هي الفضايا  
الأساسية ربما الوحيدة التي يجب أن يدلل الفن بدلوه فيها .

والفن الإسلامي بؤمن بأنه ليس ثمة بجز في الطبيعة يكله الفنان ،  
وليس الطبيعة إلا واحدة من آيات قدرة الله التي تتحقق في كل لحظة عن ملايين  
الصور فهو لا يواجهها بالجود أو يواجهها بالاعجاب بها وإنما يواجهها  
بالاعتراف بقدرة الله القادر فليست الطبيعة معبوداً كما هي في الفن الغربي وليس  
الفنان يقاد على أن يصنع وما يشاهده ليس في تصور المسلم فعل ثماني تقوم به  
الطبيعة في ذاتها ولذاتها إذ ليست الطبيعة بكل أشكالها سوى صور من خلق  
الله وقدرته الفنية المعجزة ومن ثم فإن القول بأن الطبيعة عجزت عن السكال  
قد توحى بأحد شهادتين كلاماً يرفضه تصورنا :

أحداهما : أن الطبيعة مسخة لذاتها عن أي توجيه خلقي خارج  
نطاق العالم .

ثانيةما : أن الإنسان قد يتفوق أحياناً على الإله الذي خلق طبيعة ذاتها  
لم يستطع إتمامها فجاجة الإنسان لكي يتمما .

كذلك ليس في التصور الإسلامي عصياناً وتمرداً تقوم به الطبيعة ضد خالقها ،  
كل هذه مفاهيم وثنية ومادية غربية أفسدت مفهوم الفن ، والاسلام منها براء  
والفنان المسلم لا يقول كما كان يقول أرسطو : من شأن الفن أن يصنع ما هجرت

الطبيعة عن تحيّته : بل يقول مردداً قول القرآن عن صانع الطبيعة الله تبارك وتعالى : ( الذي خلق سبع سموات طباقاً مازى في خلق الرحمن من تفاوت فارجع البصر هل ترى من فطور نعم ارجع البصر كرتين ينقلب إليك البصر خاماً وهو حسيراً ) .

كذلك فإن النحو يحمل أيضاً عدداً من المحاذير التي تقود إلى الوثنية ، ذلك أن فلسفة الفن في الغرب تطلق من تصور خاطئ " موقف الإنسان في الكون واصراع معطياته الخلاقة مع خلق الله واعتقاده بأن في إمكان أفعاله الفنية أن تحصل وحدها على الخلود في عالم فان ، يزول فيه الإنسان والأشياء . إن هذه الفلسفة تقودنا هي الأخرى إلى الوثنية بطرفها : ( التعدد ) الذي هو ضد اقحاح المطلق والإذعان لقيم وضعيّة عن طريق التشبيث بها عليها تمنّع الإنسان ، والفنان المسلم يجد أن يخاطر له يوماً خاطرة أنه في معطياته الفنية إنما ينافس خلق الله أو أن يسعى جاهداً لإكمال النقاد التي تستطيع الآلهة إتمامها ، كما تؤمّ بعض الغربيين ، وكأنهم بهذا يحملون حساً وتصوراً طفوليّين يعود بنا إلى عصور البشرية الأولى .

فالفنان المسلم لا يتجاوز طريقه المستقيم وليس في عمله رفض وعداء الطبيعة أو محاولة للتفوق عليها وعلى صانعها وليس له إعجاب بها يتجاوز لحظات الاستغراق والتأمل انتقالاً بالخطأ إلى إجلال الطبيعة أو تقديسها وعبادتها ( عن دكتور عماد الدين خليل بتصرف ) .

( ٤ )

حظى الخط من عنانة الفنان الملم بنصيب وزير ، وكان للخطاطين مركز ممتاز ، ولقد خلق من تملك الحروف ذات الأشكال المتباعدة والأوضاع المختلفة طرازاً زخرفياً تبدو فيه صور من الجمال شقي بعضها يفيض بالقوّة

ويعضها يفجع بالرقة والأذقة، أو حبه إليه الحر وفده العريبة برفوفها  
وسيقانها وأقواسها أو مذانها يناصر فخرفيه ما كان يرسمها عن تبعثر فيه  
تلك اللذة البريئة التي يحسها الفنان عندما يشاهد آثارها جيماً.

وقد يلتف في الخط + الزخرفة، شاؤا بعيداً قال ما يشهد به، إن كمة  
الآرابيك، علم في تاريخ الفن على نوع معين من الزخرفة ابتدأه الفنان  
المسلم وبما ها رسم الوحدات الزخرفية وتوزيعها والتكتيف بينها وتنسيقها  
ورسم الأزهار والأشجار والأوراق والسيقان والثبور والحيوان.

واليوم عن الطبيعة في الفن الإسلامي ناشيء من تلك العقيدة التي يؤمن  
بها كل مسلم أشد الإيمان، ذلك أن البقاء لله وحده وأن العالم من فنه  
وما فيه مالكه إلى الروال ( كل شيء مالك إلا وجهه ) فليس من اللائق  
أن يخلق رجال الفن بأعماقهم الفنية ما كتب الله عليه الفنان، وعلى الفنان  
ال المسلم إلا يرسم بريشه ما يفهمني به خلق الله ( الشخصيات - المأهيل -  
الطبيعة ) كان يرى في عمله كله أن المخوقات كلها تستوى لديه : الحيوان  
والإنسان والنبات والجhad باعتبار أنها لا تثبت على صورة واحدة بل تتغير  
من حال إلى حال وليس لها جيماً إلا وجود زائل سائر إلى الفنان أما الحال  
وحده فهو المماليق.

٢ - إن الإسلام لم يستخدم الفنون الجميلة في دعورته كما فعلت الونية  
المسيحية ولم ينكرها كما أنكرتها اليهودية ولكنه أثر فيها بعض توجيهاته  
ونظمه ( عبد العزيز مزروق ) وهناك قانون الأفقي في الفن الإسلامي :  
الذى جعل الفنان المسلم ينفر من الاتجاه الصعودى باستثناء المأذنة التي تشق  
في سموها الأفقية الغاية في ناء المسجد، فحين يخاطل زوايا يؤثر المنفرجة،  
وحين يعرى استدانت فإنه يطرقها باطار مربع، وحين يقيم قباباً فإنه يتم

٣- الخصائص الجمالية في العقد الإسلامي توجّد موزّعة على جهات الأربع « الخط ، اللون ، التردد ، العمق » ، الخط تأكيد على معنى الرسم و يمتاز الخط في الفن الإسلامي بالوضوح والثبات والاتظام والرقش يمتد بلا نهاية سعياً وراء الصوره المثلث مؤكداً على بساطة الوجود داعياً بالحاج إلى الله .

وكان الفنان المسلم يصدر دائماً من عقيدة مؤداها : أن الشّيات وعدم التّغيير من صفات الحق وحده دون مخلوقاته التي من شأنها التّغيير والآية الكريمة (كل شيء هالك لا وجّهه) تكشف عن السرّ النفسي الذي تقوم عليه "الزخرفة" الإسلامية المعروفة باسم الأرابسك : ذلك بأن المسلمين جميعاً يعتقدون بأن البقاء لله وحده وإن العالم من فيه وما فيه مآل إلى الزوال (كل من عليها فان ويفق وجه ربك ذو الجلال والإكرام) وقد انعكسـت هذه العقيدة على الفن الإسلامي بأوضاع صوره ، إذ كان الفنان المسلم يرى أنه ليس من اللائق أن يخلد شيئاً في هذا العالم الذي كتب عليه الفنان فليست به حاجة إلى تحليل جمال الطبيعة بالنقل عنها نقلـاً صحيحاً مادامت سائره إلى الزوال . لذلك كان يأخذ من عناصر الطبيعة ما يريد ثم يهذب ما شاءت له ميوله ومواهبه ثم يكون من هذه العناصر المهدبة زخرفة لا تمت إلى الطبيعة بصلة قوامها أغصان فباتية متشابكة ينفرغ بعضها من بعض وأوراق شجر مختلفة يخرج بعضها من بعض وأزهار وفراشة وحيوانات منشقة قد تخلل الأغصان .

(٢٠)

مفهوم الإسلام للجمال : أن يكون الجمال المعنوي لا المادي، وأن تكون الأخلاقية سابقة على الجمالية في الحياة . والجمال المعنوي في مفهوم الإسلام يزيد على جمال الله والتربيـة، وهو دعوة إلى كل من يتعلـل بالـأدبـ أو الفنـ أنـ تكونـ وسـيلةـ تـعبـيرـهـ عـالـيهـ ، مـوـجـيـهـ ، مـنـ نـفـسـ الإـنـسـانـيـةـ إـلـىـ آـفـانـ الـخـيـرـ وـالـإـيمـانـ . ولـذلكـ فـيـنـ الفـنـ الـإـسـلـامـيـ يـتـعـرـكـ دـاخـلـ أـطـارـ أـخـلـاقـ تـنسـجـهـ الـقـيمـ الـمـعـنـوـيـةـ وـتـجـيـهـ الصـوـابـطـ عـنـ أـنـ يـعـرـفـ ، ولـذلكـ فـيـنـ الإـسـلـامـ يـقـرـرـ التـواـزـنـ فـيـهـ الرـوـحـيـ وـالـمـادـيـ وـيـجـعـلـ أـوـلـيـةـ الـحـلـقـ عـلـىـ الـجـمـالـ فـالـقـيمـ وـالـصـوـابـطـ مـقـدـمـةـ عـلـىـ التـرـزـعـ الـجـمـالـيـ الـعـرـفـةـ ، حـتـىـ يـمـكـنـ أـنـ يـقـالـ أـنـ الـنـفـاـةـ الـإـسـلـامـيـةـ هـيـ نـفـاـةـ الـفـنـ وـهـيـ عـكـسـ التـرـزـعـ الـأـغـرـيـقـيـةـ ، الـتـيـ أـطـلـقـتـ الـجـسـدـ الـمـادـيـ وـقـدـمـتـ الـجـمـالـ الـمـادـيـ عـلـىـ حـسـابـ الـحـلـقـ وـلـذلكـ فـالـفـكـرـ الـإـسـلـامـيـ يـرـأـضـ التـرـزـعـ الـفـرـيـقـ الـسـادـيـ الـيـوـمـ الـتـيـ تـهـدـيـ إـلـىـ تـوـجـيـهـ الـفـنـ إـلـىـ إـشـعـالـ الـفـرـاـزـ الـجـنـسـيـةـ وـذـاكـ بـاتـكـارـ الـأـلـهـانـ الـمـيـرـةـ وـالـرـقـصـاتـ الـحـلـيـمـةـ الـمـكـشـوـفـةـ . وـنـرـىـ أـنـ مـهـمـةـ الـفـنـ هـوـ السـمـوـ إـلـىـ آـفـانـ الـنـفـسـ وـأـسـادـ الـإـنـسـانـ ، بـتـحـرـيرـهـ مـنـ أـهـوـاهـ وـغـرـائزـهـ وـالـفـنـ الـصـحـيـحـ يـسـمـوـ بـالـأـخـلـاقـ كـاـمـاـ يـهـذـبـهـ وـيـصـلـبـهـ ، وـمـنـ الـحـقـ أـنـ يـقـالـ أـنـ شـعـورـيـاـ اـضـاءـتـهـ ذـاكـ الـيـوـنـانـ وـالـرـوـمـانـ فـيـنـهاـ أـطـلـقـتـ الـفـنـ مـنـ الصـوـابـطـ الـأـخـلـاقـيـةـ ، وـفـيـ مـقـدـمـةـ ذـاكـ الـيـوـنـانـ وـالـرـوـمـانـ فـيـنـهاـ عـنـ مـاـفـصـلـتـ الـفـنـ عـنـ الـدـينـ وـالـأـخـلـقـ تـسـرـبـ إـلـيـهـ الـانـخـطاـطـ وـدـبـ فـيـ جـسـمـهـ عـوـاـمـ الـفـتـاهـ وـلـقـدـ تـبـيـنـ لـكـلـ الـمـصـاحـيـنـ أـنـ الـفـنـ إـذـاـ لـيـكـجـعـ بـلـجـامـ الـأـخـلـقـ يـفـسـيـ حـتـاـ إـلـىـ نـسـادـ الـأـخـلـقـ ، وـأـنـ الـفـنـ إـذـاـ كـانـ غـايـتـهـ الـفـنـ وـحـدـهـ فـيـهـ يـهـدـ نـفـسـهـ وـيـهـمـ أـمـتـهـ ، وـمـنـ هـنـاـ كـانـ الـقـانـونـ الـأـخـلـقـيـ هـوـ أـسـاسـ الـفـنـ الـإـسـلـامـيـ . وـالـاـلـزـامـ الـأـخـلـقـيـ يـفـرـضـ أـنـ يـكـونـ الـأـخـلـقـيـةـ مـقـدـمـةـ عـلـىـ الـجـمـالـيـهـ وـأـنـ تـكـوـنـ الـجـمـالـيـهـ فـإـطـارـ الـأـخـلـقـ ، ذـاكـ لـأـنـ قـانـونـ الـأـخـلـقـ هـوـ الـدـيـدـبـانـ الـقـانـمـ عـلـىـ حـرـاسـةـ الـمـجـتـمـعـ اـوـيـرـىـ الـإـسـلـامـ أـنـ كـلـ الـمـناـصـرـ (ـأـدـبـ وـشـعـرـ وـفـنـ وـرـسـمـ وـمـوـسـيقـ)ـ لـابـدـ أـنـ

تحرك في إطار العقيدة وفي خواطط الأخلاق ، وأن مهمة الفن ووظيفته الأصلية هي تهذيب النفوس ، ولذلك يجب أن يخضع لغاية الغلبى من وجوده .

( ٦ )

في الإسلام كل المعطيات تحرك في دائرة الإسلام الثابتة والمرنة في نفس الوقت والفن واحد من هذه المعطيات يبدأ من نقطة النفع والمصلحة ويتحرك إلى غايته دون أن يكون مطلقاً بغير هدف أو هادفاً إلى غاية غير الحق والخير .

والإسلام لا يقر هو ايات الترف المطافقة ولا الوسائل الدافعة إلى الإيابية والانحلال والفنان الذي لا يتحرك في إطار الوجه "مامه" فهو نشاز في جوفة أمنه ، أو هادم لوحنته أو خاج على حدود مجتمعه أو مفسد لمنتها الأعلى أو مبليل لحواطرها .

والعقلية الإسلامية هي عقلية راشدة وتحسن التبلد على الطبيعة في تقدير ثواب الأشياء ولا تسوّبها حياة القشور المزوفة والثبرة والجدلية ولا الاستعراضات المسرحية والانطلاق وراء النوازع والشهوات أو التحلل من قيود المجتمع بمحنة الحرية الفكرية .

والإسلام لا يقر الصور الفنية المنحرفة إلى نزازل وتفسد عقيلة ومشاعر الناس وتأخذهم إلى حياة اللذة والجموح الذي لا تحييه الحياة العميمه ، ولا عبره بتلك العبارات البراقة الخادعة التي ينظمها أو تلئك التغريبيون من دعاء الفن للفن من أن الفن له مطلق الحرية ، أو أن الفن ليس مصلحاً أو أن الفن تتحنى أمامه الحياة فذلك زيف يراد به تقديس الباطل وإعلان الفاسد ، ومادام الفن ليس مطلقاً من المفطرة ، مطيناً للحق والخير فهو باطل وفاسد ، والاسلام لا يقر مطلق الفن من قيد الأخلاق أو من دائرة الخير والحق ، الفنان ليس مؤهلاً

لأنه لا يكون له قداسة من أي نوع، لا من الأدب أو الشاعر، وليس مطلوباً من الأدب أو الفن لأن تصور الذريعة يهبط بغيري بها الذين لم يعرفوها، وإنما تكون دعوة الفن موازية لدعوة الخير والفضيلة والحمدى، داعية إلى تطهير النفوس وتنقية القلوب وتحريز المقول من أهواء الشهوات والإباحيات والحرمات.

ونحن نعرف أن الاسم لا يتم إلا من المعرفة فنونها وأدابها وخروجها على الضوابط والقيم ولقد دمرت الفنون المحرمة اليونان والرومان والفرس والفراعنة وكل المجتمعات لأنها خرجت عن الضوابط والحدود التي رسها لها الدين الحق، وأن الفن الغربي المادى اليوم ليسير في نفس الطريق الذى سار فيه الفن الرومانى الوتى هادما كل القيم متحللاً من كل الضوابط قاتلاً على الإباحية والشذوذ والتشاؤم وكلما تصدر عن الفكرة الغربية المضمرة «الخطيئة الأولى»، التي لا يعرفها الإسلام ولا يقرها.

وعلى الفنان الحق أن يبحث في تراث قومه ومجتمعه عن بناءٍ وحيدٍ وأن لا يقرض أساطير الآخرين وفلسفاتهم وأوهامهم، إن الآداب العالمية مليئة بالوثنيات والأساطير والرموز والقضايا الفلسفية التي هي غريبة عن أمتنا وفكرنا، ولا نفع لنا فيها، ولتكن الفنان على يقين من ضوابط أربعة لا بد من حياطتها والحفاظ عليها:

١ - اليقين باليوم الموعود: يوم الحساب.

٢ - الخضوع للحق تبارك وتعالى.

٣ - العمل بما جاء في القرآن.

٤ - النظر إلى محمد صلى الله عليه وسلم كنبي بشري اصطفاه الله للتبلغ رسالته وأن يفرق بين الألوهية والنبوة، وأن يفرق بين النبوة المخصوصة

والبشرية التي تخطىء وتصيب والإسلام لا يقر العرى ولا المغائب العارية ولا يقر الترف ولا استعمال الأوانى النذهبية أو الموسيقى الصاحبة أو الأصوات الكاذبة التي تتمثل في المهرجانات الالاهية وإنما يعرف البساطة والتواضع والسلام بعيداً عن كل المظاهر البراقة .

ويؤمن الفنان المسلم بأن الفن أداة لغاية الإنسان السامية ، وأنه يسير دوماً وفق بجموعه السنن الأخلاقية ، والقيم العليا التي ترفع الإنسان فوق المادية والأهواه والفردية والأنانية وفوق اللذات والشهوات العاجلة . والفن بوصفه أداة يجب أن يخدم الغاية الكبرى وأن يسير وفق سنن الله ، غير متجرف لفساد أو متخيز لهوى إيماناً بأن الحياة الدنيا ليست في ذاتها غاية ولا نهاية .

( ٧ )

## القرآن والفن

يقدر الإسلام الفن الجميل لأنه يقر حق الإنسان في زينة الحياة الدنيا ومتاعها من غير سرف ووفق ضوابط سمححة ، دون الجمود أو الاحراف ويرتبط الفن في مفهوم القرآن بالأخلاق والتربيه وإيجابية بناء المجتمع ولذلك فهو يثرى النفس الإنسانية ويتسامى بها حاولاً أن يحقق القوة والحركة والتقدم في الحياة . وتقدير القيم الأساسية : التوحيد والحق والخير والجمال والعدل .

والفنان في مفهومه الإسلامي ليس بعيداً عن الحب والعاطفة الحسية ولكنه يتمثل ذلك في إطاره الواسع الرفيع ، فهو يرفض إثارة الطاقة الغريزية الكامنة في أجواء النفس الإنسانية ولكنه يلطفها ويعليها ويسمو بها ،

ويحمل هذا التأثر الأسلامية في الرسم والفنان، والموسيقى والشعر، ونعني بالفن  
التحرر الكامل والافتراق الواسع بمحضه المعاصر، هو ضرب من  
فيها الأخلاق والدين والفكر المفتوح والمرسمة والأربعة والفنان.

وقد عن القرآن بالفن الجميل ووجه الانتظار إلى مفهوم الجمال  
والريمة في المخلوقات، متزوجة في نفس الوقت بنهاية النعمة، بولفته القرآن  
إلى الفن والفن ومحنة في حبارة: «ولكم فيها جمال»، وقد أباح الإسلام  
الاستمتاع بالملل والرثى، ومحنة دائرة الاعتدال: «يلعن آدم شفوا زندكم  
عند كل مسجد وكلارا واشروا ولا تسرعوا إنه لا يحب المسرفين»،  
«قل من حرم زوجها الله ألم أخرج لعياده والطبيات من الرزق»، قل هي للذين  
آمنوا في الحياة الدنيا خاصة يوم القيمة».

وبذلك دعا القرآن إلى تذيب الذوق وتربيه حاسة الجمال. ودعا إلى  
التأمل في مظاهر الجمال، هذا التأمل الذي يسمى قوة الملاحظة وقوة الفكرة  
وقوة التدبر، وهي العمد التي يقوم عليها الفن.

وقد تأثرت الفنون الإسلامية بجوهر العقيدة التي وسمها القرآن والسنّة،  
وكان هذه المبادىء والأسس أثر كبير في صياغة الفنون الإسلامية بما أبلجها من  
شخصية مستقلة افتردت بها بين الفنون الأخرى، وانطلاق الفن في جو  
المضمارية الإسلامية مستمد من مفهوم الإسلام نفسه الذي لا يحمل مثله  
الأعلى زهدًا في زينة الحياة أو إمدادًا في متعة الحياة بغير ما أحل الله.

فقد كان مفهوم الإسلام مطابقًا لفطرة الإنسان ونزاعاته وما ركب فيه  
من غرائز ومويل، فلم يحاول كتبها بل أتاح له فرصة تلبيه ما تعلق علىه  
النفس البشرية من غرائز ومويل مع الاعتدال والتوازن، وقد قبل الإسلام  
منهاج الحياة ومتمنها ما دامت لا تتعارض مع أصوله ولا تخرج عن دائرة

للاعجال والتوازن . وبذلك لم يجد المسلمين في دينهم ما يحول بينهم وبين الفنون الجميلة .

وقف الإسلام إزاء (الفن) موقعاً مختلفاً عن موقف اليهودية وال المسيحية فاليهودية قد عادت عداء سافراً مظاهراً الفنون . وال المسيحية دعت إلى ترك الدنيا والتجرد منها والانقطاع إلى الآخرة والإقبال عليها ، ويقول محمد عبد العزيز مرزوق أن المسيحية لم تبدع فناً جيلاً وعندما ثبتت أصولها واعترفت الدولة الرومانية بها استعانت بالفن الروماني في نشر عقائدها ، أما الإسلام فلم ينكِر الفنون الجميلة كما أنكرتها اليهودية ولم يستند إليها في نشر دعوته كما استخدمتها المسيحية ، ولكنه تضمن توجيهات مختلفة كان لها أبعد الأثر في تكوين الفن الإسلامي في نضوجه . وقد حذّر المسلمين ما أخذوه من فنون الأمم السابقة عليهم وتهذّلوا وأضافوا إليه وذهبوا ثم برز الفن الإسلامي وله طابعه الخاص الذي أخذ يتوّر بدوره في الفنون التي ها صرّته والتي جاءت من بعده .

( ٨ )

يتصل الفن الإسلامي في جوهره بالقرآن والتوحيد وإطاره أخلاقي ، بينما يقوم الفن الغربي على أساس الارتباط بين الوثنية والمادية . فالفن الأوروبي ونفي المصدر استمد مصادره من الصراع بين الآلهة والإنسان أو الصراع بين القدو والإنسان وكل المسرحيات اليونانية والفن اليوناني في النحت والرسم قائمة على هذا الصراع ، وتقع المأساة حين يتحطم البطل على يد القدر أو يد الآلهة المجسدة – في نظرهم – التي لا ترحم والآلهة في تقديرهم شريرة وظالمة ، يقول الدكتور هاس : كان المثل الكامل عندهم الجسم الجميل المناسب ، وليس ذلك إلا اعتداداً بالمحسوسات اعتداداً كبيراً ،

وكان أكبر عناتهم بالرياضيات والفيزياء وكان التأثير الفيزيائي على الشعر والفنون والفلسفة وعلوم الطبيعة لا يتجاوز حداً يتجاوزه لا يكون أرتقاء الذهن على حساب الجسد .

ويقول الراهب أوغسطين: إن الروم أو قوم كانوا يعبدون آلهتهم في المعابد ويزرونها في دور التمثيل ، وأن الفكرة التي كانت تسيطر على الإمبراطورية الرومانية هي استغلال القوة لما أو استغلال الأمم الأخرى لمصلحة روما .

فلما جاءت المسيحية دخلت الوثنية فيها على حد تعبير ( درابر ) بتأنير الذين تقلدوا وظائف رئاسية ، ونفتها عن هذا الاختلاط بين الوثنية وال المسيحية ودين جديد تتجلى فيه النظرية الوثنية سواء بسواء ، وهذا يختلف الإسلام عن النصرانية إذ ينفي الإسلام على الوثنية قضاءً تاماً ونشر عقائده خالصة .

وقد ورثت الحضارة الغربية مفهوم الوثنية المسيحية وورثت معها قيمها وأبرز هذه المفاهيم نبذ (الأخلاقية) ومن ثم طفت فكرة الفن للفن على المفاهيم الأخلاقية السائدة واشتت الحرب عندما شرع الزهد وحمة الفضائل في إدانة (الفن) على أنه لعب وحسن شهوانى يحول بين الإنسان وبين الاستقامة ومن ثم شن رجال الفن حرباً ضروسأً ضد التفاحف والزهد وظهرت نظريات زولا وأوسكار وايلد ، وبذلك اتسعت الهوة بين الفن والأخلاق .

وفي مفهوم الإسلام أن الفن والأدب يقوم على أساس الالتزام الأخلاقى ويتحرك طليقًا في دائرته ، ولذلك لم يقم صراع في الفكر الإسلامي بين



## الفصل الرابع

### المسرح

حاول دعاة مذهب التقى الغربي الوفاء إثارة اهتمام باطل لا يحمل له يرمى إلى انتقاد الأدب العربي خلوه من المسرح والدراما واللاحام، غافلين عن أن لكل أدب فنونه التي تشكلها طبيعته وبيته وأنه ليس من الضروري لوصف الأدب العربي بالبراعة أو النبوغ أن يكون ماثلاً للأدب اليوناني أو الأدب الغربي في كل فنونه، وأقدم كان دالشمر، هو ديوان العرب في الماجاهيلية فلما جاء الإسلام شكل للإمامية العربية مثلاً أعلى استمد أسلوبه ومنهجه من القرآن على التوحيد ذات العطاء الواضح الصريح في العبارة والأداء، وجاءت القصة القرآنية على ذلك النحو الذي عرف عنهما بعيدة عن الرموز والغموض والتفاصيل وبعيدة عن الكذب الفنى والاحليلة والتحوير الذي عرفته القصة اليونانية الغربية، ولذلك فلم يكن الأدب العربي في حاجة إلى المسرح الذي كان، وليد المجد والكنيسة والذى بدأ عند الأغريق أصلاً في أعياد باخوس لاله الخمر ثم استعانت به الكنيسة بعد انتشار المسيحية في روما وبارييس أثناء القرون الوسطى لعرض فكرتها فيما ذهبت إليه من القول بصلب المسيح وألام الشهداء.

أما المسلمون فإن بساطة مفهومهم الإسلامي ووضوحه وامتداده الطبيعى لهم التي عرفت بالصراحة والوضوح لم توجد عندهم الحاجة إلى المسرح، ولذلك فقد انصرف العرب والمسلمون أبان حر كه الترجمة عن نقل الأدب اليوناني وأكتفوا بترجمة العلوم والفلسفات من حيث أنهم لم يكونوا في حاجة إليه بوعده أداة تعبير عن النفس اليونانية والأغريقية وحدها، ومن حيث أنهم

لهم أدأة تغييرهم التي تتحقق لهم ذلك عن طريق الشعر والنشر ، ولعل سبباً هاماً حال بينهم وبين ترجمة لللادب اليوناني هو أنه كان ينطوي على خرافات وأساطير لها جذورها المتعددة إلى عقائد الونية القائمة على تعدد الآلهة ، وصراع الآلهة مع نفسها وعلى الإنسان وتعارض هذه الصور والأفكار مع إيمان العرب وال المسلمين بالخالق الواحد وأكباده ونوعيه عن مثل ما توصف به آلهة اليونان من صراع وشهوات ، وما توصف به من ذكورة وأنوث ، وألهات للصيف والخريف ، الحب ، فقد نأى الأدب العربي عن ذلك وسما بالألوهية عن مضاهاة البشر التي لا يقرها عقله ولا يرضها مزاجه النفسي . ولقد كان الأدب العربي واضحأً في التغيير عن النفس واضحاً في العقيدة وضوحاً لا يقبل التأويل ولا يتحمل الشك ولا يتقبل التجسيم وكان هذا الوضوح هو لب العقيدة حيث لا يوجد ما يصعب فيه أو تحتاج إلى مثل ما احتاجت إليه الونية القديمة والعقيدة المسيحية من بعد لعرضه وشرح تعقيداته وتفسيره وتعليله عن طريق المسرح حتى يمكن الافتئاع به وتبليه ومن هنا فلم تكن هناك حاجة في البدلة الدرامية ولا في الأدب العربي ولا في العقيدة التي اعتقدوا بها الرب والمسلمون إلى المسرح .

ولقد فرض أدب القرآن طاعة على كل ما تخرجه القرىحة العربية بعد أن بهرها بإعجازه في أسلوب المكتاب وتأليهه ، هذه التعليمات التي أنسأت بعد ذلك ملمسة اسلامية تحترم العقيدة الدينية أكثر مما يتوجه لحياة الفكر المجرد والتفقيب عن مظاهر النفس وأسلحة الغامض منها ،

وهناك وجه آخر من وجوه الخلاف والتباين بين الأدب العربي وبين الدراما أو المسرحية اليونانية الغربية ويتمثل ذلك في الصراع المأساوي الدرامي الذي هو حياة الحدث في المسرح مما لا يجد بدلاً من طبيعته في إيمان العرب ومعتقداتهم ، ذلك أن البطل المسؤول هو دائمًا في صراع مع الآلهة بالقدر ،

والإنسان العربي في سلام مع الله الواحد الأكابر ، وفي إيمان بالقدر لا يحول دون السمعي وإن كان يحول دون المصارعة والصراع ، ومن هنا فإن العقل العربي لا يتصور الصراع بين الإنسان والله على نحو ما كان يتصور اليونان الذين يؤمنون بأن الحرب مع القدر وإن كانت نهايتها هي المزيفة المأساوية فإنها أحرب تدل على شجاعة الإنسان وجبروته وعلو شأنه .

وصراع الإنسان مع الله — جل شأنه — أمر لا يفهم ويقبل مع التوحيد الذي هو قمة العقائد في الإسلام ، ولذلك فإن العرب لم يجدوا أقصىهم في يوم من الأيام في صراع مع القدر ، ذلك لاختلاف طبيعة البيئة الصحراوية عندهم عن طبيعة البيئة الجبلية في اليونان ومن هنا فإنهم لم يعرفوا لهذا اللون من الصراع حتى في فترة جاهليتهم السابقة على الإسلام .

بل أن الوثنية العربية لم تكن مذهلة لهذه المفاهيم ، إذ لم تكن وثنية أصلية بل كانت صورة مشوهة من دين قائم على التوحيد ، لذلك لم تكن لها جذور حقيقة أو تقاليد قديمة كما كان الشأن لدى الوثنيات الأخرى ، ومن هنا فقد ارتبط المسرح اليوناني بالأسطورة إلى حد بعيد ، وجد فيها المؤلفون إطاراً يصوروون فيه الصراع بين الإنسان والقوى الإلهية ، ولما كانت هذه النزعة وثنية في طابعها فإن الإسلام لم يقرها أو يقبلها .

كذلك لم يكن من الطبيعة العربية مثل هذه الاستعراضات التي تقوم على الترانيم والأنشيد والرقص . ولقد استعانت الكنيسة المسيحية في القرن العاشر بالمسرح أيضاً في عرض فكرها ، بعد أن سقط المسرح الوثني مع سقوط الإمبراطورية الرومانية فكانت تقدم القدس الدينى ثم تتباهى بصورة تمثيلية طقوسية خطيرة كان يمثلها القساوسة بعد القدس في قلب الكنيسة ثم تطورت إلى التمثيليات الدينية الطويلة التي تمثل على أعتاب الكنيسة أو

ساحتها وهي المعروفة بتمثيليات الأسرار عن معجزة ميلاد المسيح ثم آلامه وآلام الشهداء الذين أوزوا في سبيل الدفاع عن المسيحية . وقد كان المسرح وسيلة لتفسير نظريات المسيحية الفلسفية التي لم تكن من اليسير فهمها إلا بعرضها على هذا النحو .

(٤)

تقول فلسفة المأساة الغربية على : ( الخطية والقصاص والغفران ) وترى أن الإنسان مرتبط بخطيئة أولية وهي خطيئة آدم ، وهناك مفهوم الصراع بين الآلة والقدر وبين الإنسان والخطيئة ، ويندو البطل في صورة المتجدد لإرادة الله والمتجدد للقدر .

وفي رواية ( فاوست ) نجد أنه يتجدد لإرادة الله ويتطاول على الشجرة المحرمة ، وقد كانوا يرون أنه بحرم ومحظى يجب إرساله إلى الجحيم ثم تحول الرأى في المأساة مع تحول المجتمع الأوروبي فقالوا : أنه صریع القدر .

ويمكن القول جملة بأن هذا اللون من الأدب غريب على الذوق العربي وعلى مزاج النفس العربية ، فهو خلاصة لفهائم دينية وثنية أو غربية مسيحية تقوم على فلسفة أساسية : قوامها « الخطية » ، التي لا يعترف بها الإسلام ولا يقرها والتي ليس لها أى صدى في الأدب العربي فضلاً عن صراع القدر وصراع الآلة وكلها غريب عن النفس العربية . بل أن نهاية القصص وخاتمة التراجيديا في مفهوم الأدب اليوناني والغربي ، يجب أن تكون شريرة ومصدر هذا أن التراث اليوناني الغربي كاه يرى أن الإنسان ثمرة الخطية وأن حياته تكفي عن هذه الخطية وأنه لا قيمة لها ، بينما في الأدب العربي وفكرة وآدابه بأن الإنسان كان حي وحياته لما قيمتها الخلاصة وأنه ليس مسؤولاً عن خطية غيره ، وأن الخطية التي تتردد في هذه الأداب هي خططيته آدم وهذه في مفهوم الإسلام قد غفر لها الله له ولم يجعل جريرتها لاحد من بعده .

وفي مفهوم الأدب العربي المستمد من الإسلام أن الخبر لا بد أن ينحصر في النهاية وأن الشر لا بد أن ينهزم ويدسحق ، وإذا كان المسرح وليد المعد والكتيبة فإنه يعد غريباً عن الأدب العربي حيث لم يعرف العرب هذه الأعياد الصالحة المعروفة بمواكب خبر باخرين ولا ما يتصل بها من تمثيل وأناشيد وطقوس ورقص وآباجة ؛ والعرب في صميم فكرهم أهل بدائية وارتجال ، وفي بيانهم أهل لم يجاز واختصار لا يحتاجون إلى التمهيل الطويل ولا يتموز بالتفاصيل إلى الخرج عن جوهر الحديث أو الخبر ، وقد عليهم القرآن ذلك ووضع لهم هذا المنهج ، والمجتمع الإسلامي لا يعرف التجسيم ولا يجد فيه لذته الفنية ، كما يفعل اليونان والغوريون ، والفكر الإسلامي لا يقر الأساطير ولا يقبل الخواة ويعتمد على الحقيقة التي يقبلها العقل وتوافق الصدق الذي تؤكد طبائع الأشياء ووقف من الحائق سجانه موقف التكريم ويسمو به فهوم الالوهية عن مشابهة الخلق ولا يقر وبصود أرباب .

ويصور هذا المعنى زكي طليمات تصويراً طيباً حين يقول :

الإسلام هو دين التوحيد فلا بد من أن ينأى بهم الونية التي تقوم على تعدد الأرباب فلا غرابة في أن يعمل على هو آثارها المادية المحسنة واستئصال جذورها المعنوية في قوس العرب ، أن العقيدة الإسلامية في وقتها الأولى تحارب الونية أحدثت في الفنون التشكيلية حدثاً ليس له مثيل إذ حولت مواضع الأطام فيها من الطبيعة وصورها إلى الدهن وآخبتها .

وسبب آخر يصرف الذهنية الإسلامية عن الأخذ بأسباب التعبير عن طريق المسرحية واتخاذ المسرح وسيلة الدعاية والتفسير ذلك أن العقيدة الإسلامية على وضوح أركانها وجلاء تعاليمها ومنتق أحكامها عقيدة لا يدربها ليس ولا غموض يتطلبان تعبيراً في التفسير ، فالوحادانية لا تقبل

التأويل ولا تختتمل "شرك" ، ليس هناك أرباب ولا أنصاف أرباب كما هي الحال في الوثنية ، كذلك لا يوجد تقدمة يتعذر فهمها أو لا يوجد أب ولا ان ولا روح قدس كما هو الحال في العقيدة المسيحية ، وشعار الإسلام على بساطة غنية ونقاء ظاهر ، فليس في حاجة إلى عازف يعزف على آلة موسيقية أو منشد يلشد نداءات كهنوتيه أو راقص يدور على نفسه ، مثل هذه العقيدة القوية في معنوياتها البسيطة في شعاراتها القائمة على مناهضة كل مظاهر تعدد الأرباب وما يتصل به من فنون السحر لاحياء طقوسه ومناسك لا يمكن أن تتخض عن فن تهشيل فإذا أضفنا إلى ذلك أنَّ العرب بطبيعة علهم ينظرون إلى السكريات عرفنا بذلك مدى تعدد التباين الضخم بين الأدب العربي والأدب الغربي في مجال القصة والمسرح ، اهـ .

ومن ناحية أخرى فإن الصراع المأساوي أو الدرامي الذي هو عقدة المسرحية والقصة لا يجد بيئته طبيعية في إيمان العرب ومعتقداتهم ، ذلك أن البطل المأساوي هو في صراع دائم مع الآلهة والقدر ، أما المسلم بحكم وحدانيته فإنه لا يستطيع أن يتصور الصراع مع القدر والآلهة على نحو ما كان يتصوره اليونان الذين يؤمنون بقوى متعددة ويؤمنون بأن الحرب مع العدو وإن كانت آخر تها المزيمة المؤسية فإنها حرب تدل على تجبر الإنسان . إن الصراع مع الآلهة لا يفهم أصلاً مع التوجيه ، أما الإنسان العربي فهو في سلام مع الله الواحد الأكبر لا يستطيع أن يتصور الصراع مع القدر والآلهة على نحو ما كان يتصوره اليونان .

ولاريب أن رؤيا العرب وأختها غير مضيبيه ، ولا يشوبها سحاب من الغمام وليست بين بين ، وليست في صراع مع الطبيعة وكل هذه الرؤيا تنعكس في الأدب العربي ، وهي مضاده لرؤيا الغربي :

يقول المرحوم على أحد باكير : إذا لم يوجد المسرح عند العرب في

جاهمتهم ، فآخرى ألا يوجد لديهم بعد الإسلام الذى قضى على تلك الوثنية وأعاد إليهم دين التوحيد كاصن وائق ما يكون . وتقدير الأشخاص من مظاهر الوثنية فالإسلام ينهى عن ذلك نهيا تماما مما أدى إلى عدم ظهور (الدراما) لأن نشأة الدراما في عهودها الوثنية كانت تقوم على تقدير منه كانوا ملوكا أو أبطالا ثم أطحوم بعد وفاتهم .

( ٣ )

وقد أشار زكي طليمات في أكثر من بحث إلى أن المسرح باللسان العربي ليس فناً أصيلاً في الأدب العربي وفي المجتمع العربي يقول : « فالمسرح لم يكن يوماً من الفنون التي عملت فيها الأديان والقرائح كما أنه لم يولد شعبه من العرض الجاهيري أو لو نأى من ألوان التسلية العامة التي يومها الجمور » . ومعلوم أن الشرق العربي لم يمارس هذا الفن إلا في أواسط القرن الماضي ، مارسه ضمن ما مارس من الوفادات والنقل الأوربية التي أفسحتا لها المجال في مجتمعنا بعد أن تبرأت واعينا إلى اعتناء معاشر الحضارة الأوربية وذلك بتأثير التطور العام والتبدل الاقتصادي ثم بداعي الأحداث السياسية الكبرى .

ويقول : أن المنهضي مدارج المسرح باللسان العربي وبالهجات الإقليمية منذ قيامه على أيدي الرواد الأول ، يقف ولا شك أمام ظاهرة كالية اللون ، إن هذا المسرح على الرغم من قيامه ما يقرب من قرن وربع القرن وإمتداد جذور له في التربة العربية ما يرجو يندو لرجل الشارع وكأنه بضاعة مستوردة من الخارج أو هو زى من أزياء التعبير لا عده له به ولذلك يتعاطاه من باب التظاهر بالإقبال على كل جديد وأخذ من أوربا ، ولعل أبرز دوافع بجمع بينها مظاهر واحد تلحظه العين هو (قرقرة) من ثمار القول السوداني واللب ، وعندنا ليس رجل الشارع فقط بل هي الطبيعة الاعمق التي ترى فيه

المسرح شيئاً معارضأ لفطرتها وطبيعتها الصرحية القوية المستعملة في البيان  
العربي بغير حاجة إلى هذه الأساليب المعتقدة . ذلك أن المسرحية كما تقوله  
زكي طلبيات : ما بربت أحجية القالب ، أحجية الحبكة . ، تقول وستظل  
كذلك بكل ما يحاول الآن أرباب الفن ، وأهل أعمق العوامل لمعارضته للفطرة  
الإنسانية للطبيعة العربية الإسلامية إنها صوره وهمية ليست من واقع الحياة  
ولأنها تستعمل النصوص التاريخية بغير أمانه ويرى أصحاب هذا الشأن يأسهم  
من نجاح هذه المحاولة وذلك أن القالب الشكلي للمسرحية « أجنبي » من كل  
نواحيه ، « إذ أنه نقل ( فو تغرايفياً ) سريعاً من غير تعمق عن المسرحية  
الغربية التي استوردها مع كثير من النحل الغربي في أواسط القرن الماضي  
ويقولون أنه على الرغم من المحاولة التي جرت خلال أكثر من مائة سنة ،  
على استثناء المسرح في التربة العربية ، فقد بقيت المسرحية على قالبها . غربية  
المذاق ، عن رجل الشارع على الرغم من الجهد الجبار الذي بذلوها لنشرها  
لأنها تذبو عن مأهوله في التذوق وتنعلى على الأفق الذي ألف أن يتعاطى  
هذه الترقية النفسى ولطائف التسلية ،

يرى هذا الرأى زكي طلبيات و توفيق الحكيم وغيرهما من أساطين هذا  
الفن الوافد ، يرون أن هذا المسرح قام دخلياً في الأقطار العربية من غير تمييز  
ولم يستند في قالب صياغته الشكلية على ركائز ، إنما نقلنا القالب الغربي  
المستورد نقلأ عضويأ وأكفيينا في أمر تعرية بمسحة سطحية أى أنه لم  
يعرّب تعرية جزرياً مستمدأ من المزاج العربي العام في مفاهيمه الأدبية  
والتعويذية والمجاهيرية .

ولاريب أن كل هذه الدراسات والمخاوف تكشف بوضوح عن أن  
المسرح ليس فناً أصيلاً في الأدب العربي وأنه يجافي المزاج العربي والوجدان  
الإسلامي .

( ٤ )

لارب أن من أقوى عوامل التلخيص بين الفن الإسلامي وبين المسرح روح الأباحة الواضحة في الأدب اليونانية والتي ورثها الأدب الغربي . ويقول أنيس فريحة أن مظاهر الأباحة والفسق والغرابة التي كانت تمثل في عصور هذا الفن هي ذات مغزى ديني وأن شعار (البغاء المقدس) والذي يتضمن بيع النساء أجسادهن في أيام معدودات وشريانع ذيابح لعشائرت بأجورهن هي بقايا هي بقايا عادات قديمة سابقة عندما لم يكن زواج بالمعنى الذي نفهمه الآن ، بل عندما كان الزواج اجتماعياً مشتركاً (للنساء للرجال والرجال للنساء في القبيلة الواحدة فكانت المرأة عذراء ومتزوجة في آن واحد ، والربة الأم عذراء ومتزوجة وعشيقه ظاهره وغير ظاهره . ويقول : والظاهر أن النساء كانت في طور من أطوار حياتهن يقلدن هذه الربة الأم في بابل وآشور وسوريا وجييل وفي باقوص في قبرص كانت عذراء تتبع نفسها قبل الزواج للبغاء . هذه المجموعة المفرحة التي ساختها الأديان وألغاما الإسلام إنما هي ثمرة الفنون الغربية المسرحية وغيرها ، يوم كانت هي كل عشورات ولغوريات والزهرة حافظة بالبغاء المقدس وهذا هو تراث الأسطورة الذي تحاول أن تحدد المسرحية الغربية وتحترم به وهو بعيد كل البعد عن القيم التي قيمها الإسلام وحرر بها الإنسان من عبودية الون وعبودية الأباختة ورفعه إلى مستوى الكراهة . ولقد وقف المسلمون عندما ترجموا الفكر اليوني والفارسي والهندي موقف الأعراض تمام عن هذه الآثار ورفضوها رفضاً تاماً لأنها لا تتفق مع طبيعتهم ولا قيمتهم ولا مفهومهم للحياة ، كذلك رفضوا الملائم الأسطوريه لأنها قائمه على شطحات الخيال والتهويل والأغرب ، ولقد كان الفن الأغريق الملاحمي - كما يقول مفید الشواباش - يصور حملات وهمياً لا يكاد تقوم صلة بينه وبين الحياة الحقيقية لل المجتمع الأغريق وتصف آلهة وعماقة وفرساناً يتزينون بالدرات غير آدمية

ويتسامون وراء شهورات وأطماع وأحقاد وينفون أن تغلب عليهم الرحمة  
أو يمس قلوبهم حب أو حنان ويرتكبون في سائل تحقيق غایاتهم آثاماً تغزز  
عنهما النفوس ، ولا يعتقدون على الأحياء حسب ، ولكنهم يمثلون بالجثث  
والمرأة قاسية كارجل فهناك إمرأة تهترك مع عشيتهما في قتل زوجها أو التشكيل  
بأنهما وأخرى تزوج بأنها وبينما كان ذلك الشعر يرسم تلك الصورة  
الشوهداء لجتمعه ، حرص الشعراء العرب القدامى على تصوير عالمهم الحقيقي  
بما فيه من خير وشر وتحليل عواطفهم كما أحسوها ووصف الأحداث على  
نحو ما وقعت لهم .

( ٥ )

وإذا كان العرب قدر فضوا إما ترجمة هذه الألوان من المسرحيات  
والملامح في عصر نضتهم فإن حماولة الزج بها الآن في الأدب العربي لم  
يتحقق نتائج ذات أهمية وظللت ظاهرة فلقة غربية ، لأنها لم تلتف بالنفس  
العربية ولا بالمشاعر والأشواق العربية .

وقد وجد سيد قطب إلى توفيق الحكيم رسالة مفتوحة عندما كتب مسرحية  
الملك أوديب فألا أياماً عن اليونانية :

قال : إنك لم تهتم بعد إلى النبع الأصيل الذي تستقي منه . أتجهت وأنت  
تحاول وضع القالب الفنى للتمثيلية المصرية إلى الأساطير الإغريقية مستلهمها  
موضوئاتك ، لماذا ، لأن نشأة المسرح كانت إغريقية ولأن الأوربيين ورثة  
الإغريق قد جعلوا المسرح الإغريق والتمثيلية الإغريقية والأساطير الإغريقية  
أساساً لآداتهم . لماذا لم ينقل العرب ذلك فيما نقلوا عن الإغريق ، لأن كتاب  
الجمهورية لفلاطون قد ترجم إلى العربية وما أشيك أن فيه من الأفكار حول

تلك المذئه المثاليه ما يشق على العقلية الإسلامية أن تسيقه ولكن ذلك لم يمنع من نقله . إن الصعوبة الأساسية في الأساطير واستلهامها ليست في حاجة إلى الفهم ، ولكن الصعوبة الحقيقة كامنة في الشعور بها في أعقاب الضمير .

لها لم يكن مسكننا أن يشعر العرب بجمال التراجيديا الإغريقية المتدنة من هذه الأساطير ولا أن تنقل إلى تراهم الآلهة في المشيولوجيا الإغريقية تدفها حيوية عارمة إلى كل تصرفاتها ، حيوية لا تعرف العدل والحق والخلق والضمير لأنها حيوية عاتية شهوانية باطشة ، فليس لديها ما يمنع من سب كل هذه اللغة على أوديب لمجرد شهوة حقد من أبولون ، كذلك صنعت مع هرقل .

أما الإسلام فإنه ينبذ نهائياً فكرة الشهوة والظلم عن ذات الله .

(٦)

يقول لويس جارديه : أن صراع العواطف النفسي الذي يعتبر المادة الأساسية للدراما والتراجيديا وتحليل الطابع الذي يقوم عليه كل الكوميديات الكبيرة لم يكن فقط من خصائص المجتمع الإسلامي الكبير ، فهذا العدل بين الإنسان وقدره الذي مجده كتاب المسرح اليوناني لا يتناسب مع مفهوم الحياة ولا مع العلاقات التي تربط الإنسان بخالقه في المجتمعات العربية والإسلامية .

ويقول جوستاف جردنوم : إن الإسلام السف لم ينجح في خلق فن مسرحي رغم معرفته بالثقافة اليونانية والمندية ، وهذا لا يعود إلى سب

تاریخی قدر ما يعود إلى مفهوم الإنسان في الإسلام وهو مفهوم يمنع وقوع أي صراع دراخي .

ولقد كشف الباحث التوفى الدكتور محمد عزيزه عن الاسباب الدينية الكامنة وراء داستحاله ، : قيام صراع بين الإنسان المسلم وحالقه فقال : إن الإسلام دين ودنيا وأنه قد نظم الامور الدينية وقواعد الحياة والسلوك بالنسبة لكل فرد وبالنسبة للمجموعة كلها ، وكل من يخرج عن مجموعة المسلمين ولو مقدار فارق شعره فإنه يموت كافراً .

إن صراع الإنسان مع القدر : أى مع التاريخ الدرامي شىء يصعب تصوره في إطار الإسلام ، ذلك إننا لا نواجه التاريخ إلا إذا أحسينا بوجوده الموضوعي المستقل عن رغباتنا الشخصية والذى لا يخضع لها ، أما بالنسبة للإسلام فال التاريخ لا يتطور جديلاً فهناك زمن بعيه عقد الله فيه ميشافاً مع المؤمنين وقال الرب لعباده :

أَلْسَتْ بِرَبِّكُمْ قَالُوا: بَلِّيٌّ. وَبَيْنَ فَتْرَةٍ وَآخْرَى تَأْنِي الْأَنْبِيَاءُ وَالرَّسُولُ  
يُذْكُرُونَ النَّاسُ بِهَذَا الْمَيْتَاقِ وَهَذَا الزَّمْنُ الْبَعِيدُ عَنِ الْمَحْدُودِ وَمِمَّا كَانَ  
الْأَحْدَاثُ تَبَدُّو لَنَا مِنَ الْوَهْلَةِ الْأَوَّلِ مُخَالَفَةً لِلْمَصَالِحِ الْعَامَةِ فَإِنَّ الْفَكَرَ  
الْإِسْلَامِيَّ لَا يُشَكُّ لِحَظَةٍ وَاحِدَةٍ فِي تَخْطِيطِ اللَّهِ عَيْرِ الْمَكْشُوفِ لِلْإِنْسَانِ  
وَالَّذِي لَا يُمْكِنُ أَنْ يَؤْدِي إِلَى الْخَيْرِ وَلَوْ بَعْدَ زَمْنٍ طَوِيلٍ .

فهي حتمية متفاولة ترتكز على إنسجام نظام الكون وتجعل الإنسان  
الملزم يتحرك بعيداً عن التناقضات والصراع .

وفي المفهوم الإسلامي للمجتمع فإن إرادة الفرد تنصهر برغبته في إرادة الجماعة وحيث يجد أنها تسلبه كل شيء فهي توفر له كل شيء وتعوضه عن

ذلك ، في مثل هذا النظام الاجتماعي لإمكان الدراما لسبب بسيط هو أنها ليس لديها ما تقدمه .

ويقول : أن المجتمعات البشرية تمر بفترات أو مراحل عبر تطورها ، وتشير المراحل البدائية بغياب روح الجماعة على العلاقات جميعاً ، ولهذا أسباب فان أبرز ما يميز حياة هذه الجماعة البدائية ومنها البدوية : « غياب الصراع بين الأفراد والقبائل منها ، فالفرد هو مجرد لينة صغيرة في بناء الجماعة يستمد منها عزها وكرامتها ، ترتب على ذلك رأى عام جماعي ونظارة إلى العالم وتصور للكون جماعيـان فـكـل فـرـدـكـائـي فـرـدـآـخـر ، مـثـلـهـذـهـ التـرـبـةـغـيرـصـالـةـلـوـجـرـدـدـبـدـرـاـمـيـوـبـالـتـالـلـمـسـرـحـخـنـلـوـعـرـفـالـأـتـيـطـانـ التـابـتـمـلـمـتـجـاـزـهـاـإـلـىـمـرـحـلـةـإـجـتـمـاعـيـهـأـخـرـىـهـىـأـعـلـىـمـنـهـاـ،ـوـذـالـكـ لـسـبـبـبـسـيـطـهـوـأـنـهـذـهـالـحـيـاـةـتـفـتـقـرـإـلـىـكـلـمـبـرـاتـالـصـرـاعـبـيـنـفـرـدـوـفـرـدـأـوـبـيـنـفـرـدـوـجـمـاعـةـ،ـأـوـبـيـنـجـمـاعـةـوـجـمـاعـةـوـقـدـتـضـطـعـكـلـجـمـاعـةـمـعـجـمـاعـهـأـخـرـىـغـرـيـةـ،ـ(ـجـمـدـعـآـخـرـقـبـيـلـةـجـمـاـرـهـ،ـشـمـبـآـخـرـ)ـغـيرـأـنـمـثـلـهـذـاـ لـنـوـعـمـنـالـصـرـاعـيـسـتـدـعـيـ(ـالـلـمـحـمـمـ)ـلـاـدـرـاـمـاـ.

فاللحمة هي السجل الحالى لجامعة : أعمالها وبطولةها وآثارها وأمجادها ولا يستدعي الدراما ، والعربى كان لا يزال يميدأ عن الإحساس بذلك المميزة عن ذات الجامعة لذلك لم يفكر بالأدب الدرامي .

ومن شأن هذا المفهوم أن يحرر النفس المسلمة من كثير مما تقاسى النفس  
الغربيه من العذاب والآلام والتعذيب والصراع .

هذا الصراع هو جوهر المسرحيه والعمل الدرامي ، وهو غير متوفّر  
إطلاقاً في أفق الإسلام أو المفهوم الإسلامي لعلاقة الإنسان بربه أو بالمجتمع  
الإسلامي نفسه .

وإذا كان هذا الصراع في الفكر الغربي من أربع أنواع فهو جميعاً  
تنصّر وتذوب في مفهوم الإسلام الرحيم السمح الذي ينقد الإنسان والبشرية  
من هذا الدمار النفسي .

(أولاً) الصراع بين الحرية البشرية والإرادة الإلهية الذي يصوره  
(بروميثيوس) لا وجود له في الإسلام حيث أن الإرادة الإلهانية الحرة ،  
تتحرك في إطار الإرادة الإلهية الكبيرة وتختصّ بها عن طواعية وأسلوب  
ورضا كامل .

(ثانياً) الصراع الذي يجسد المواجهة بين حرية الفرد وبين الكيان  
الإجاعي لا وجود له في الإسلام حيث أن حرية الفرد تنمو بالغيريه والعطاء  
والإنفاق والرحمة حتى تنصّر تماماً في المجتمع دون أن تفقد وجوده ذاته .

(ثالثاً) الصراع الذي يجسد المواجهه بين العقوبة البشرية وبين القدر  
لا وجود له في الإسلام حيث يؤمن المسلم بأن ما أصابه من شر فمن نفسه  
وما أصابه من خير فهو من رحمة الله الذي تطلب منه المدایة (إياك نعبد  
وإياك نستعين) فالمسلم يتحرك في الحياة فيخطئ ثم يتلمس من الله العفو  
والغافيه .

(رابعاً) الصراع الذي يجسد المذاقات الداخلية في الإنسان ، لا وجود

له حيث أن المسلم يؤمن بأنه جماع روح ومادة وشوه وأشواق عالاً وأنه قادر للرغبات الدنيا والطامح الربانية فهو قادر على المرازقه بين ذلك وذلك دون أن تقع في التناقض أو الصراع .

ويتساءل الباحث عما إذا كان المسلم حسب حضارته ودينه يستطيع أن يحيى إحدى هذه الحالات الصراعية الأربع ، هل يستطيع أن يضع المسلم حرية الشخصيه أمام إرادة الله ، أو أمام الكيان الاجتماعي لمدينته أو يواجه بها منطق التاريخ والقدر أو أن يكتشف أخيراً في أعماقه إنساناً آخر يصارعه .

وتكون الاجابة أن أوجه الصراع المختلفة هذه التي يتقاسها الغربي وتتمثل في المسرحية والدراما بالذات لا توجد في الفكر الإسلامي ولا في المجتمع الإسلامي ولذلك فإن الفكر الإسلامي لا يعرف هذا اللون الذي يتعارض مع عقيدته وطبيعته النفسية والعقلية والروحية .

وبعد قادر التغيير حين احتلال إلى إدخال المسرحية إلى الأفق العربي الإسلامي وهي غريبة عنه غير معقولة لديه ، إنما كان يستهدف إدخال مفاهيم مسمومة تتعارض مع القيم الإسلامية الأصلية عن طريق الفن والقصة والمسرح ، نظراً للأقبال على هذا الفن والاعجاب به لفراسته ، ولما كانت المسرحية هي حوار معد أساساً لإدخال تكره ما إلى النفس والعقل فإن هناك محاذير كثيرة تواجه الشباب المسلم الذي لم يتحصن تحصناً كافياً بالمفاهيم الإسلامية ، ومن ذلك مسرحيات سارتر وكامي وبكيت ويونسكتو التي تحاول أن تسرخ من قيم الأخلاق والدين وتصف كل شيء بأنه غير مقدس وتشير الشبهات في كل أفق سليم ولا شك أن مسرحيات البعثة وللا معمول والرفض المكشوف والمشاهدة تقدم سيراماً كثيرة للعقل الذي لم يتحصن به عطيات إسلامية كثيرة في طور النشأة .

ولعل أخطر ما يواجهنا هو التفرقة بين الواقع الانساني القائم في المجتمع والصورة الفنية الخيالية المنسوجة على هيئة مسرحية ، ذلك أن هذا العالم الخيالي المزور المزيف مختلف عن عالم الواقع تماماً فهو مضاد له كثيراً ، ولاشك أن في اعتباره حكماً على عالم الواقع تجذُّب و تأثير كبير و خطر مستطير ، لأنه يخرج عن الحقيقة التاريخية وعن طبائع الأشياء و لأنه يتكم على الجانب المظلم والأباهي من النفس الإنسانية ويسرق في الاباحه والتشاؤم ويركز على الأوضاع المسفة المنحلة .

## الفصل الخامس

### السينما

الصور المتحركة أو السينما هي واحدة من أدوات التسلية والترفيه العصرية التي أصبح لها بعد المسرح مكاناً واسعاً في المجتمعات العالمية وقد استطاعت القوى المسيطرة أن توجهاً توجهاً خطيراً يسهد بها دفع الشباب والفتيات إلى مفاهيم خطيرة في العلاقات الاجتماعية وخاصة في شئون الزواج والحب والتعامل يتعارض تماماً مع كل القيم والمقولات والضوابط التي حملت لوائها الأديان وما يتصل بها من اخلاقيات وفضائل فكان لها أبعد الأثر في خلق طابع من الشرعية على الفساد والانحرافات وأساليب الاغتصاب وخاصة فيما يتصل بمجال الجريمة والجنس.

وقد انتقلت السينما في العقود الأخيرة إلى أجواء أشد فساداً وكانت نكسة ١٩٦٧ مطلقاً لدفع طابع الجنس في الصور المتحركة والروايات المعروضة إلى أقصى حد وطرح في أفق المجتمعات الإسلامية أفلاماً غاية في الإباحية والفساد وكان هذا داعماً للسينما المحلية إلى أن تجربى هذا التجربى حتى لا تفوتها فرصة التجارة والتنافس.

وقد حفلت هذه الأفلام السينمائية التي يمكن القول بأنها أوقفت نفسها على الجنس والجريمة بالإبتذال الرخيص، وحفلت بسبيل متلاحم من العبارات والألفاظ والتلبيحات والاسفاطات الجنسية التي تفبرق بها مسرحيات الإضحاك والتسلية الرخيصة وقد نفذت هذه الأفلام إلى البيوت والأسر والأطفال عن طريق الإذاعة المرئية فأصبحت خطراً لا حد له وأصبح على ألسنة الأطفال والشباب كلمات نابية وفي عقولهم وأذهانهم

لها أبعد الأثر على حركتهم في المجتمع وعلى فهم للعلاقات بين الرجل والمرأة والامرأة والزواج وهي مفاهيم منحرفة بعيدة عن الأصلية والفطرة.

ولقد أشتهرت أفلام تمجيد القسوة والتعدى في مجال الجنس واستعلاء المازهاب الساديه والماشوشيه وقد مدت موافق ومشاهد جنسية يكاد المرا لا يصدق نفسه لإنها كتبت بكل هذه الحرية والصراحة التي تكاد تبلغ حد الابتذال الفاضح.

وقد انطلقت هذه الظاهرة من مفاهيم فرويد التي طرحتها منذ سبعين عاماً والتي تلقيتها القوى الأجنبية ونها ودفعت بها إلى تدمير القيم الأخلاقية والدينية في الجماعة البشرية المعاصرة ويقول الباحثون في هذا المجال إنه لم يخل كاتب أجنبي في العصر الحديث من آثار هذه الدعوة ولكن عصرآ من العصور لم يشهد ما شهدته عصرنا من موجات الجنس المتلاحقة التي تكاد تطغى أو ربما تغرق كل أنواع الفنون والآداب ومن ذلك الفيلم الأخير الذي قبل أنه يحرى إخراجه عن حياة السيد المسيح الجنسية.

ويقول الباحث أن الحكومات الغربية قد عملت على وقف عرض هذه الأفلام داخل ساحات عرض خاصة مع تحريم تعليق الإعلانات والصور.

وهذا ضرب من الإخلال المفروض على الحضارة الأوروبية بحكم تطورها وتفسخها ومن هذه الانحرافات أن القضاء أصبح يويد التعبير الفنى المكشوف، عن قصص كانت ممنوعة في الجيل السابق أمثال قصة لورنس : عشيق اللورد تشارلى وهكذا فتح الطريق أمام مسرحيات أشد عنفاهى مسرحيات الكونت دى ساد وما تحويه من خش الساديه وبشاعتها ومسرحية برنادشو التي دفع فيها القرن العشرين بأنه قرن تجارة الرقيق الأبيض والتي أشارت بأصبع الاتهام العريضة لما تحولت إليه الحضارة الغربية كبادرة للصناعة الحديثة من إنتاج

الأسلحة وتجارة وتسويق الجنس وتحققت نبوءة برناردشوا وغرق الفن في الجنس حتى أخمن القدمين وتوالت موجاته فسيطرت على الأفلام البوابية والتحليل النفسي والأفلام السياسية .

ويتصل بهذا ما يقوله مدير التليفزيون الفرنسي إنه سوف لا يوجد منذ سنين شريطاً واحداً يصلح للعرض التلفزي نظراً لاتجاه المنتجين إلى إنجاز أفلام عنيفة أو جنسية وأكده علماء الاجتماع أن العنف ينتشر مع تمجيده على الشاشة فالمتفرج وخاصة المراهق أو الشاب وفي بعض الأحيان الطفل يتاثر بذلك المشاهد ، ويشئاً فشئاً تصبح عاديه لديه وربما تعجبه إلى درجة أنه يعمد إلى تقليد أبطالها ثم تدخل في سلوكه وينحرف لأن الأفلام الحالية تصور شباباً عادياً يقسو ويفزع ويهاجم ويعذب ثم يقتل .

وقد بدأ العنف في ثوبه الجديد يكتسح السينما منذ أن شرعت السينما الإيطالية إنتاج أفلام الرعاة البقر وإنما في قالب طريف يغلب عليه العنف الشديد الذي يصل إلى حد الفظاعة والاشتراك .

هذه هي الصورة العالمية للسينما والأخطر التي تتصل بها ومدى التحديات التي تواجه المجتمعات الإسلامية اليوم إزاء تصدر جانب من هذه الأفلام إلى بلاد الإسلام مع كلحيطه فإن عدداً ضخماً من الأفلام الجنسية القاسية قد دخل وأحدث إثارة خطيرة وهدد نفسيات الشباب المسلم على نحو له أبعاد الخطيرة في مستقبل شباب السينما الجنسية .

والخطر اليوم ليس خطر السينما وحدها ولكن قد تضاعف مع مجتمع التليفزيون ونقله لهذه الأفلام وتقديمها داخل البيوت وخاصة أفلام رعاة البقر التي تعمد على العنف والمطاردات والقتل ومشاهد التعذيب والاختطاف وهي مشاهد قاسية بعيدة عن اللطف والشاشة واللباقة .

وقد أشار كثيرون من الباحثين إلى مدى الخطأ الذي يواجه المجتمع الإسلامي نتيجة هذه الظاهرة، التي وصفت بأنها تتفيد لحظة جهونمية وأنها ليست تصويراً الواقع المجتمع أو ثوره على تقاليده.

وأليس صحيحاً - كما يقول الأستاذ محمد الصيحي - ما يقوله المدافعون عن هذه الأفلام من أنها تشخيص لحقيقة واقعية بشكل واقعى في مجتمع لم يعد أبداً فيه يرثبون في غير الاطلاع على كل خاف وتعريه كل مستور ومن حيث تشكل العلاقات الجنسية غير الشرعية خللاً خالقى واقعياً يجب معالجته وليست صحيحاً أن أفلام الجنس ليست إلا تعبر آرزاً عن معارضة المجتمع الحديث بكل تقاليده ومعتقداته حيث يمكن التعبير عن ذلك بوسائل غير هذه الوسيلة التي تدمر كل شيء وال الصحيح أن هذه الأفلام وسيلة سهلة للربح المادي حيث أن إنتاج هذه الأفلام لا يحتاج لقدرات فنية ولا إمكانات مادية

ويقول أن هذه الأفلام هي الوسيلة الوحيدة لمنافسة الأفلام الجادة من إنسان لا يستطيعون ولا يريدون عن قصد إنتاج أفلام جادة بناءه والنتيجة أن الأفلام الجادة تأخذ الإبعاد رويداً رويداً أو أنها تصبح محدودة الجمود عداً ونوعاً وبالتالي تروج سوق الأفلام الرخيصة وينشأ نفق هزيل منحط.

ومن هنا فإن النتيجة هي إنصراف جمهور الشباب عن الأشياء المأهولة المنفيدة بحكم الألفة والتعدد وتنبسط على عقولهم نزوات وفن تدمر قيم المجتمع وتنشر فيه الجريمة والانحلال . وهذا هو الهدف الحقيقي من إنتاج الأفلام وكتب و مجلات الجنس الرخيصة وأنوراء ذلك كله توسمات منتشرة في جميع أنحاء أوروبا وأمريكا وإن أغلب أصحابها يهود وإذا ذكرنا ذلك فسوف تعود بنا المذكرة تلقائياً إلى بروتوكولات حكماء صهيون حيث تقرر

أن تدمير القيم والأخلاق في العالم مستمد من الجنس كأحد الأسلحة الفعالة ليتسنى لهم أن يحكموا أكل الشعوب .

ولاريب أن المراقبين يذكرون كيف غزت الأسواق في الشرق العربي بعد حرب ١٩٦٧ موجة من هذه الأفلام الجنسية مازالت مستمرة ومتزايدة .

وقد صبغت صناعة السينما المحلية بلومنها القاتم ومفاهيمها المسمومة ، والمقصود هو عرض جر المزيمة والخيلولة دون نشوء جو من المقاومة واليقظة بين الشباب وقد فعل اليهود ذلك في المناطق المختلفة وعلى مدار التاريخ .

فقد كان اليهود ينشرون الفساد الخلقي في كل بقعة يحلون بها أو يحتلونها ليrik غيرهم إلى الذات فلا يتبنون لخطرهم فيقاومونهم .

وقد واجهت هذه المخوالات الخبيثة مقاومة ونقداً من كثيرون من العلماء الإجتماعيين فقالوا : « لا للسينما الفاضحة » ، بعد أن ترددت السينما في حمأة الكتابة الداعرة التي توافر لاستئثار إحدى الغرائز الحيوية في الإنسان لأهدف من كتابتها سوى الكسب المضمن فالخيال في غريرة الجنس عنصر مشتري الفاعلية .

وقد تطور أدب العصر عن بعض أهله إلى ما يوصف : البورتوغرافيا (الكتابية الداعرة) وأمثل الذي يحضر في هذا الصدد هو رواية عشيق البدلي تشارلي تأليف د. ه. لورنس وهو المعدود من أوائل من كشفوا المستار عن سينكولوجية تلك الغريرة ولا ريب أن أسوأ ما يدعوه إليه كتاب السينما هو قولهم أن أعم من صر في السينما هو الجنس والجريمة .

وأن التصوير السينمائي تحول من التصوير الجانبي إلى التصوير المكثف في العلاقات الجنسية ، وأصبحت المناظر الداعرة شيئاً عادياً وإن واحداً من ثلاث أفلام

تعرض الآن في الغرب بعضها واحد من هـذا النوع حتى أصبح لا يمكن  
التمييز بين دور السينما وبيوت الدعارة .

وتؤكد الأبحاث أن وراء هذه الظاهرة الخطيرة : تحقيق الأرباح الخيالية  
وتنفيذ الاستراتيجية التي ترمي إلى تدمير القيم الإنسانية والأخلاقية في الشعوب  
والأمم : العربية والإسلامية .

ولأن وراء طرح هذه الأفلام الرديئة العمل على إستغلال الإنسان إينما  
كان .

ولأن محاولة خطيرة تحاول محاصرة الإنسان للقضاء على وجوده وتدميره  
داخلياً وذلك عن طريق أفلام اللامعقول والأفلام الخيالية والجنسية وقصص  
الرعب وأفلام الكوارث وأفلام الحيوان التي تقول أن الحيوان هو عدو  
الإنسان الأول حيث تطرح أفلام متعددة عن وحوش مجسدة نميمته وقاتلته  
وضفادع ضخمة بشعة ورهيبة تتبع إنساناً ، وجزر وافاعي وحيتان  
وزواحف تدمر المدن ويتتحقق هدف هذه الأفلام من أفكار دموية مفرغة  
زادت حدة الفزع لدى المشاهدين . ومن بين هذه الأفلام فيلم البلهوم ، عن  
حوت مصنوع يقوم بأعمال بشعة ومفزعه على الشاشة ، وقد حقق الفيلم في  
إحدى عشر أسبوعاً من العرض رقماً خالياً من الدخل بلغ ( ١٤  
مليون دولار )

ولاريب أن هذه الأفلام التي تخصص للعالم الإسلامي والبلاد العربية  
تستهدف أمراً خطيراً هو إيهام هذه الشعوب عن حقيقة واقعها وظروفها  
والتحديات التي تواجهها .

أما السينما الخيالية فقد جرت هذا المجرى فافسدت أزواب الجماهير بعرض

أشياء لا هدف لها الصبح للضحى، ولم يعد عالم السينما سوى ما يوحياته وتصور عارية، وأن الجيل الجديد من الممثلين والكتاب والمخرجين قد أجرم لجرائمها شديداً فقد عمل إلى صهر الإنسان وراء الرمزيات والجرائم والآباليات مما أفسد كثيراً من الأذواق ووصل إلى الوعي الحفيه للشباب مفاهيم فاسدة مسمومة ستظل بعيدة التأثير في حيواتهم كلها.

ولاريب أن أخطر ما في هذا العمل كله هو عمل المخرج: الذي تشقق ثقافة الغرب وأحتوته مفاهيم التلمسانية والباطنية والمفاهيم التي يقدمها الدراما الغربية واليونانية والمفاهيم المسمومة التي تطرحها عن العلة بين الحالم تبارك وتعالى وبين الناس.

كل هذا ينفلت تتصهر فيه مسرحيات وروايات عربية أو شرقية تختلف في قيمها واتجاهها عن المفهوم الغربي الفاسد فالفكر العربي الإسلامي يقوم على السماحة والرحمة والكرامة وتبنيه — الغرائز وليس على القتل البشع والجرية الجنسية ومشاهد التعذيب والموت البطلي، والاعتصاب والقتل بالجحش، تلك صفة المجتمع الغربي وهي مضادة للفطرة ومعارضة المفاهيم والقيم التي عرفها العرب وال المسلمين منذ أربع عشر قرناً وهي تدخل قلوب وعقول مجموعات من الشباب الصغير الذي لم يستوعب ثقافة الإسلام ولا مفاهيمه التي قدمتها له الأديان وقدمها له الإسلام.

وهي في جموعها تهدف تدمير النفس العربية الإسلامية والعقل العربي الإسلامي، وتصويره بصورة المغلوب على أمره خاصة عندما يرى أمثال طرزان ودربيكولا من أبطال وهميين غربيين يهرونون السود والشقيقين، والمشاهد القياسية بعيدة عن الاطف والبشاشة والليونة.

ولقد وصف كتاب الغرب السينما بأنها أفيوز الإنسان المتمدن وأنه يذهب  
إليها هارباً من نفسه لينسى واقعه السيء بأن يعيش في خيال كاذب مدمر  
ولإذا عاد إلى حياته وجد أنه لم يتقل خطوة واحدة ، وهذا ما يعترض  
عليه المفهوم الإسلامي الذي يدعو المسلم أن يواجه حياته بطبيعتها ويعالج  
واقعها وأزماها دون أن يهرب منها أو يخفي رأسه كالنعام في الرمال .

وما نقوله عن السينما نقوله عن الأغنية التي فسدت وانهارت وفاقت في  
تصنيفها على محور الحب المريض الذي تدور حوله كلمات الأغاني وهذه  
الحركات المبتذلة التي يؤدى بها المطرب أو المطربة اللحن بترخيص الحواجز  
وغمز العينين وهز الثديين ، وتوظيف الوسط والرددفين وتحريك الرأس  
وتقلص عضلات الوجه بصورة متشنجية تعبيراً عن الألم الشديد للفرقان  
والهجر . ويتصل بهذا الموسيقى الرخوة المعبرة عن أجواء قصور الحريم  
وتسلق عواطف الطرف الرخيص والإحساسات السوقيه .

كل هذا يكشف عن فساد الأعمال الفنية المطروحة في أفق المجتمع  
الإسلامي وما لها من آثار بعيدة المدى في تكوين الأجيال الجديدة .

## ملاحق البحث (أولاً)

### عودة المرأة إلى البيت

هـ لماذا تقف جماعة دعاء التقدم نحو دين تصحح وضع خاطئ؟  
هـ لقد أثبتت التجربة فشلها أليس من الحق أن تعود إلى الصواب  
☆ لقد تعاملت صيحة المرأة الغربية في العودة إلى البيت بعد أن دمرت  
الأسرة وتحطم الطفولة فهل ننتظر حتى نصل إلى هذه المأساة؟

• • •

منذ وقت طويل ، والصيحات تتعالى في الغرب تطالب فيها المرأة بالعودة  
إلى البيت ، المرأة هي التي تطلب العودة بالرغم من كل وسائل المواصلات  
المتاحة وأجور التفرغ وغيره من الامتيازات ، وقد جاء ذلك نتيجة  
لإحساس داخلي بالضياع وفقدان الهوية فلم تكن المرأة في الحقيقة هي التي  
خرجت ل العمل ولكن الرجل هو الذي أخرجها . ومن يدرس قضية المرأة  
في الغرب يعلم أن لها خلفيات خطيرة وبعيدة المدى ، أبرزها محاولة آخر اجها  
من البيت ومن الأسرة ومن الأوضاع الطبيعية إلى أن تكون دأبة ، تجرى وراء  
التفسير المادي للتاريخ فيحاول أصحاب المصانع تشغيلها بأجور أقل من أجور  
الرجال ، ويحاول أصحاب التفسير السيكلولوجي الفرويدى جعلها دأبة ،  
ترفية ومتنة في مراكز العمل ، ولقد كانت أبحاث العلماء واحصائيات  
الدارسين كلها تكشف عن أن صلاحية المرأة لالعمل صلاحية جزئية وأن إنتاجها  
ضعيف وردي وإنها تحتاج إلى مساعدة الرجل ومحامنته من أجل الوصول إلى  
أدنى درجة من التقدير العملي ، ومن وراء ذلك فلسفة مادية خطيرة يردها البعض  
إلى محاولة قوى الغزو التمودى للمجتمع الغربي في هدم الأسرة وتدمير الطفولة

وانفاس النسل وشغل المرأة بالزيتة والسررات والأندية وبذلك يمكن تدمير المجتمع . وقد كشفت دراسات الباحثين عن نتائج خطيرة في هذا المجال ، ثم جاء دور الشرق ، ولسنا نخاول أن نستعرض التاريخ والمؤامرة ونوصي من يريد أن يلم بها أن يقرأ كتاب الأستاذ محمد عطيه خidis « مؤامرات ضد الأسرة المسلمة » ، ولكن نقول ماذًا عن عصارة التجربة بعد خمسين عاماً أو يزيد .. وانتهت بمقاييس العصر .. هل استطاعت المرأة أن تقدم إنتاجاً نافعاً أو تعطى مجالات العمل ما يتحقق التنموية أو زيادة الدخل ؟

إن كل الإحصائيات التي قامت بها الدوائر الختصة قد كشفت عن عجز المرأة ، وأن عملها في بيتها لا يتحقق للأمة أى نتائج لو أن هذه الوظائف كان يشغلها رجال ، وذلك راجع لأن عملها تشغيل المرأة لم تتم على وجه سليم ، بل أن تعليم المرأة لا يزال يتم على أساس غير طبيعية ، فلأن المرأة ذات الكيان الخاص والطبيعة الخاصة يجب أن تكون لها مناهجها الدراسية المختلفة عن مناهج الرجل والتي يجب أن ت العمل على أعدادها لمهنتها الأساسية والخاصة والتي هي أكبر من كل عمل ، تلك هي الأسرة والأمومة ونشأة الطفل وإعداد المنزل . هذه هي مهمتها الأولى التي إذا تبرعت للعمل كان على المرأة أن تصبح بكل عمل في سبيل حمايتها وإقامتها على أصولها ، أما نحن الآن فإننا نعرض مليوئي طفل على الأقل لوعاية الخدم وفتركم في البيوت معرضين لا خطأ الرضاعه الصناعية وظروف البيوت من بوتاجاز ومرض وهم في تلك الفترة يفقدون أكبر مقوم لحياة الطفولة وهو المغان حيث يعاملون عن طريق الخدمات أو مرافق الطفولة بأسلوب جاف ويتعرضون لمخاطر متعددة في الحركة أو الطعام أو الشراب ولا يجدون يد الأم الحانة خلال هذه الفترة التي تمتد إلى الساعة الثانية بعد الظهر فإذا عادت الأم إلى البيت كانت منهكة من العمل ولدوا صفات وكانت مليوئه على إعداد طعام

الغذاء وبذلك لا يعود الحنان إلى الطفل إلا في المساء بعد يوم كامل فاس ، فإذا جاء المساء كانت الزوجة تستعد للسهرة وللخروج للزيارة أو للسينما أو للسهرة في هذا النادي أو ذلك فإذا الطفل يفقد بقية اليوم إلا من المطاعات قليلة لا تكفي لاستكوفن حياته وملء تقسيته ومن ثم ينشأ الطفل محروماً من حنان الأمومة الذي يتصل ب المباشرتها ورعايتها ومن ثم يتعرض في حياته المستقبلية لاضطرابات عصبية ونفسية لا حد لها ، ونحن نرى ، الأم ، الآن تعيش ظاهرة خطيرة : تلك هي ظاهرة كراهية الأطفال فهي تشجب بمفهوم الزوجة التي تريد إرضاء الرجل بالولادة ، وهي في نفس الوقت تكره تربية هذا المولود وتحرص على هجرانه والابتعاد عنه وتسليمها للخدمات وإذا كبر وأخذته معها في زيارة أو خروج فإن عبارات تعاملها معه ، وما فيها من جفاف تكشف عن هذه الظاهرة الخطيرة ، ظاهرة انقسام شديد بين المرأة والطفل ، هي في الصباح مشغولة عنه في عصبيه شديدة لأنها استيقظت متأخرة وتريد أن تلحق بالعمل ، وفي المساء مشغولة عنه بزياراتها ووقتها الذي ت يريد أن تستمع به ، والضحية في هذا كله هو الطفل ، ذلك لأن هذه الفتاة لم تتعلم مهمتها الأساسية : مهمة الأمومة و مهمة الزوجية و مهمة البيت ولكنها تعلمت تعليم الرجال لكي تحصل على شهادة وبعدها تعمل وتفبض مرتباً تنفقه على الفساتين والاحذية ، وعلى الــكماليات دون أن يتتفع منه البيت بعلم واحد ، فإذا جاء اليوم داع يدعو المرأة إلى تحقيق رغبتها بعد شفقة شديدة شاهدتها مراها والمرأة داخلة إلى عملها بعد أن تمثلت قسوة المواصلات والزحام والخروج المبكر وترك الطفل المريض المرتفع الحرارة أو ترك الطفل قريباً من الموقد أو البوتاجاز وقظل تلك الفترة في ذلك القلق الشديد ، الذي لا يمكنها من أن تعمل عملاً فاغعاً ، أو مجدياً ، إذا جله هذا الداء الطيب السكري يتحقق له ذلك الأمل : أهل العودة إلى البيت ورعاية

طفلها بنصف أجر وتبدي من وراء ذلك أمل جديد هو قيام حياة الأسرة  
مرة أخرى على أساس طيب ، تتفرغ فيه المرأة لبيتها وزوجها وطفلها  
وجدنا أولئك الكارهين للأسرة الراغبين في تدميرها أو الداعين لها  
بروتوكولات صهيون الذين عاشوا حياتهم يزيفون للمرأة الخروج والتحلل  
من مسؤوليتها ، ويدفعونها إلى مسابقات الجمال ، ومسابقات الأزياء ،  
والسهرات والنوادي ، زرائم وقد قامت قيامتهم الآن يقولون وهم الكاذبون  
المضللون .

«ليس من السهل إرجاع المرأة إلى البيت فإنه خالق للتطور والاتجاه  
العام وأنه ردة إلى الوراء ليست مقبولة بأى منطق أو تبرير»

لماذا : أليس رجوع المرأة إلى البيت هو رجوع إلى الأصلية والقطارة  
والطبيعة ، أليس تملك تجربة قد تصلاح وقد تسوء بالفساد ، وإذا كان قد  
تبين فشل التجربة ، بالإحصائيات في مجال العمل الذي يدفع لها الأجر ،  
وإذا تبين مدى الاخطار التي لحقت بالأسرة ولحقت بالطفل ، أليس من  
الخير الرجوع إلى الحق وهو أولى من التمادي في الباطل .

وما هو هذا التطور الذي يتشدق به أولئك المضللون ، وما هو الاتجاه  
العام ، أليس الاتجاه العام هو بناء الأمة وبناء أبنائها ، وأجيالها ، أليس  
لنا مفاهيم وقيم عربية إسلامية تختلف عن غيرنا ثم أليس أمانتنا تجربة الغرب  
الفاقدة التي دمرت الأسرة والطفلة ، هل علينا أن فستمر حتى نصل إلى  
تلك النتائج الشريرة ، أم أنه من الخير لنا ما دمنا قد رأينا فساد تجربة مأذن  
نرجع في منتصف الطريق ، ما دمنا قد رأينا فساد تجربة أن نرجع في  
منتصف الطريق ، أن ما يدعونا إليه هؤلاء من الاستمرار في تجربة خاطئة

إنما هو الحق بعينه، إنما هو الضلال والباطل، والكذب على الأمة  
والتغريب بها وغشها.

أن هذه الملايين من الأطفال ستكون في القريب شباب هذه الأمة  
وعمادها فإذا نشأت هذه النشأة الحزينة الضارة، محرومة من ابن الأم ومن  
حنان الأم ومن الأسرة الطيبة الجامحة، حيث تحرم آفاق الفهم والعلم  
والتعرف إلى الرغبات والظروف عن طريق الأب والأم في إجتذابها بأبنائهما  
يوماً بعد يوم، أى خير في هذه الحياة المضطربة التي تقضي المرأة في دوائر  
العمل اليومى، ولا عمل لها إلا التريلك، أو الحديث أو قراءة الصحف أو  
قراءة القصص، ودون أن يتحقق لأسرتها شيئاً، على العمل وعلى الدولة،  
ودون أن يتحقق لأسرتها شيئاً، فإذا عادت منهوكمة القوى فإنها لن تجد في  
بيتها شيئاً، وأى حياة تلك التي يحييها الرجل وزوجاتهم لوقت لديهم لإعداد  
بيت أو لطعام طفل، إنما حياة تافهة فارغة لاقيمه لها.

من الحق أن تعمل المرأة في ظروف خاصة، وأن تعمل المرأة في نوع  
معين من العمل يتفق مع طبيعتها واسكن العمل على إطلاقه على النحو القائم  
الآن، لا يؤدي إلى شيء، فلا هو منتج في دائرة العمل ولا هو صالح في  
دائرة البيت. ولا يصح في مفهوم الإسلام تضحيحة الأسرة والبيت والطفل  
من أجل العمل، من أجل مورد ضئيل يضع أغله على ملابس الخروج  
ومصاريف الاتصال، وعلى كميات تافهة لاقيمه هارلا وزن هارلا الخسارة  
الكبير البالغة التي تخسرها الأسرة والمجتمع والأمة والبيوت.

نحن في هذا الحديث لا نعمم القول إلا بقدر، ولકستنا في الواقع تتحدث  
إلى المرأة المسلمة التي ت يريد أن تعرف حكم دينها والتي ترغب في تحكمه في كل  
شئون حياتها فيما أباحه الإسلام فهو عندها المحرم.

أحب أن تعلم المرأة أنها لم تخاف لتنافس الرجل وإنما خلقت لتعينه  
وليكم أحدهما الآخر ، وليسكن لايها :

[ ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجاً لتسكناها [إليها] ومن سنن  
الحياة وطبيعتها التي لا تبدل ، أن للرجل قوامه تنظم أمور الحياة ، وقد  
توأت الطبيعة قسمة القوه والضعف بين الرجل والمرأه ، فجعلت القوه من  
نصيب الذكر والضعف من نصيب الانثى وجعلت الرجل أقوى قوه وأمن  
بناء وأكثر احتفالاً وأقداماً وأكثر استعداداً لحل المسؤليات الجسام وجعل  
المرأه أكثر احتفالاً لمهمة الولادة والرضاعه والقيام على الأسره فها بذلك  
يتكاملاً . ومن أجل ذلك فقد أعنف الإسلام المرأة عليهم من الولاية العامة  
بل حرم الولاية العامة عليها فليس لها أن تؤم الرجال ولا أن تأمر عليهم  
ولا أن توجههم فليس المرأة المسلمة إذن أن تسمى الوصول ل مكانة الرجل  
أو أن تطلب هذا النوع من المساواه فيما فضل الله به بعضهم على بعض .  
ولكن لها أن تفهم مهمتها ورسالتها وتأديها وعلى الامة أن تدعها لذلك  
وأن توجهها إليها .

وأن المرأة الآن تؤيد العوده إلى البيت ، تلك المملكة الضخمة التي  
يحاول ان يغض من قدرها الكاذبون الذين يصورونها بأنها المطبخ او غسيل  
ملابس الأطفال ولكن الرجل هو الذى يعوقها ، فلماذا ، هل لانه يريد ان  
يجعلها مورداً له ، يزيد به دخله ويحسن به وضعه المادى ، وهذا حرام فان  
أجر المرأة هو من حقها ، ام ان الرجل يريد هاف دوائر العمل لاصباب اخرى  
اما الكتاب الذين يحاربون القاهر فنحن نعرف خلفياتهم ونعرف اهداف  
المأسونية واندية الروتاري والليونز التي تؤيد ان لا تعود المرأة إلى البيت  
لان ذلك سيحول دون تحقيق هدف الصهيونية في تدمير الاسره المسلمه  
والقضاء على وجودها .

ومع ذلك فسوف تنتصر فكرة الاصالة ، والفتارة ، وسوف تمتلك  
المرأه إرادتها الحقة في العمل الذى خلقت له :

ثانياً : عندما دخلت بلادنا رياح السموم :

الماركسية والفرويدية والوجودية والمادية والشيوعية والعلمانية لازالت  
الذاتية العربية ولذاته الكيان الإسلامي .

هذا الانحراف الخطير الذي تردى فيه شبابنا وبناتنا في غياب منهج  
الإسلامي الأصيل .

إن النظرية السريعة إلى الصحف المصرية في هذه الأيام تكشف عن ظاهرة خطيرة ، قد أصبحت واضحة في مجتمعنا عميقة الأثر والدليل على ذلك : الانحراف الخطير الذي يتردى فيه شبابنا وبناتنا في غياب منهج التربية الإسلامية يصاحب ويرافق بناء هذه الأجيال الجديدة في الأسرة وفي المدرسة وفي الشارع وفي المجتمع على النحو الذي يحميه من غالبية الأخطار والتحديات التي تجتاحه بشدة . وإن هذه المادة التي تقدمها الصحف لتلك الأحداث المتواترة لတلت النظر إلى أن هناك شيئاً من ورائها هو غيبة الآباء والأمهات غيبة تامة عن واجبهم المقدس في رعاية هذه الأجيال وتجزيها وحاجتها ماتوى فيه من أخطار على نحو يكاد يصل إلى القول بأن الآباء والأمهات يشاركون أو يحرضون أبناءهم وبناتهم على مسلوك هذا الطريق المنسحرف .

وأن مجرد مراجعة العبارات التي تقال ليدل دلالة أكيدة على مدى عمق الخطير الكامن في تقوس الأجيال الجديدة والماهيم الوافدة المسمومة التي اعتنقت هذه القلوب والعقول .

وعندما نرى مثلاً : فتاة تقول : (من أين إذن نأتى بهن هذه الملابس الغالية التي يبلغ ثمن الواحدة منها ثلاثة عشرة جنيهآ ) في الرد على استفهام المستفهم

عن الأوضاع التي يقارفونها ندهش أشد الدهشة ونترى مدى الخطير الذي  
لحق أمتنا وأجيالنا الجديدة نتيجة تلك المغليات الخفيرة التي أصبح يقدمها  
الراديو والتلفزيون والسينما والمسرح للشباب من خلال المسرحية  
والأغنية :

ذلك أن (أيدلوجية كاملة) خطيرة أشد الخطير مسمومة أشد السم ،  
تقدمنا شبابنا وأبنائنا من خلال ذلك الحوار الذي يحرى في التشيليات  
والمسرحيات ، ومن خلال تلك الكاتبات التي تشبه المصطلحات التي تحرى  
على ألسنة أبطال هذه التشيليات ثم تصبح من الأمثلة التي يرددها الناس كأنما  
هي حقائق أو قوانين أو مسلمات . هذه المفاهيم الخاصة بالملaque بين الرجل  
والمرأة ، وقضية الحب العريضة الواسعة التي تناوش بأساليب غاية في الكشف  
والإباحية . . . والعلاقة بين الأب والابن وتلك الصور التي تقدم وفيها امتهان  
للآباء . . . وفيها احتقار للزوج وما يتصل بهذا مما تصوره فيلم (أريد حلا)  
وما يفهم الشباب والفتيات من هذا الحوار الخطير ، وذلك الأسلوب الرديء  
الذى يحرى به الحوار ، وتلك التأوهات والتنهمات والصيحات التي  
تعلو أثداء الحوار المسرحي ، كل هذا قد انطبع على ألسنة الناس وعلى ألسنة  
الشباب وفي التعامل بين النساء والرجال ، وبين الذين في موضع خدمة الناس  
وبين المتعاملين معهم . . . و تستطيع أن ترى هذه الصورة في وضوح تام إذا  
ركبت (أتوبيسا) أو دخلت سوقاً أو وقفت في طابور جم فيه تعاونيه . . .  
أسلوب الحديث كله تحفز ، وعباراته قاسية وردية ، ونبات مطوية على دخل  
وكراء ورغبة في أخذ ما ليس لها بحق ، سواء في علاقات الحب أو الزواج  
أو الأسرة أو التجارة أو التعامل .

هذه الظاهرة الخطيرة التي تسيطر على مجتمعنا الآن تكشف بوضوح  
مدى الخطير الذي يهدى الأجيال الجديدة في علاقتها الاجتماعية وفي مفاهيمها ،  
(١٤٤ — المجتمع الإسلامي)

وفي التوايا التي تختفي تعاملها والتي تستمل في رغبة مبارقة إلى الفراغة، مدخلات  
لأى الأغصان، ونجد كتاباً من كتاب القصص يتخصصون في هذا الفن،  
في إعطاء الشباب والفتىاء مفاتيح التردد، وأسلوب التعامل في هذه اللعبة  
الخطيرة، وذلك بتقديم تلك الصور المكشوفة والإباحية والجلسية المفرطة  
التي لا تقوى قدرات الشباب والفتىاء النفسية على قبولها أو مضمونها، بالإضافة  
إلى أفلام العنف وأفلام الجنس والإباحة والمخدرات والسرقات التي هي  
دعوة مباشرة إلى الانحراف في هذا السبيل حتى تتكاد المسرحيات والتشيليات  
والأفلام تقتصر على محورين اثنين : (الجريمة والجنس) هذا بالإضافة إلى  
ظاهرة الكتب الرخيصة المنشورة على الأسوار وفي الطرقات وكثيراً تتحدث  
عن الجريمة والجنس على نحو يخلق في نفوس الشباب إحساساً عميقاً بشرعية  
هذه التيارات لأنها لا تهاجج إلا في صور التقبيل والإعجاب والاستحسان ولا  
تنشر في الصحف إلا في أسلوب البطولات .

وذلك الإسلالات الدينانية بتصورها الصارخة وعباراتها التناسية (المرأة  
والذئب) السكردية المخنوتية وهذه الأغاني التي تندفع إلى الرغبة الجنسية  
وتحرض علىها وتحاول تفسيح ما علمنا الليل والنهار وبرامجه (إذاعة كاملة هي  
إذاعة الشرق الأوسط الممتدة من الصباح إلى ما بعد منتصف الليل في  
كل المدن) .

من شأن هذا الجو كله أن يعطي منظلاً واحداً للشباب والشابات ان  
الحياة كلها لها وفراغ وجريمة وجنس وطهارة وتسليه وخداع وصراع  
وتحريض وانتقام وغواية واصطياد وليس لهذا كلام حدود، ولا عقوبات،  
مكذا تصور التشيليات من خلال حوارها وتعطى الشباب التحريرين على  
أصره بواهله، وللغاية الانقطاع إلى جعلهم بأدوارها . وللرسالة أن تبحث  
عن طريق غير طريق البيت لوز الأسره لذا ما تصرلت عوجاً .. وما مكذا

يمكن أن يكون المجتمع الإسلامي الذي يقوم منذ أربعة عشر قرناً على منهج من الرحمة والأخلاق والكرامة والوفة تضيّعه حدود وضوابط وزواجر حتى لا يتعدى أحد حقه على حق غيره: من مال أو عرض ومن وراء ذلك كاه لباس شفاف كاشف، وشعور مرخاة، وخلط عجيب بين أزياء الرجال وأزياء النساء ومخالفة فيها ترجل المرأة، وتأثر الرجل . . . وصدق المثل حين قال «استنوق الجمل» .

جاء في البروتوكول التاسع من بروتوكولات حكام صهيون: «وأقد خدعنا الجيل الناشئ من الأيميين (غير اليهود) وجعلناه فاسداً متعفناً بما علمناه من مبادئه ونظريات معروفة لدينا زيفها التام ولنكننا نحن أنفسنا الملقون لها .»

هذه الأجيال التي نحن مسؤولون عنها أمام الله وأمام التاريخ وأمام هذه الأمة إننا لم نهد لها طريق الحق، ولم ندخلها على مفاسع الخير، ولم نقم بناءها على أساس الإيمان هناك مستوىية الآباء ومستوىية الأمهات أولاً، وهناك مستوىية وسائل المسرح والبث الإذاعي والسينمائي والتليفزيوني . وهناك الصحافة بما تقدمه من صورة مكشوفة وقصة عارية، وحديث عن كتب غريبة فاضحة تمثل بجسدها ولا تمثلنا . هذه الأجيال التي يجب أن تعرف التحديات الخطيرة التي تواجهها وتواجهه أمهاتنا، وذلك الحظر المائل في هذه المنطقة العربية الإسلامية من صميرنيه واستهوار وماركسية، وما تحاول به كل القوى احتواء هذه الأمة بالسيطرة على شبابها وإخراجها من منظمة الإيمان ومرحاب الدين ومن منهج الخلق ليكون عاجزاً بالتجدد والإباهية والفردية والأهواه عن مقاومة الخطورة التي أضمرها الصهيونية للمجتمعات البشرية والاستيلاء عليها، وإن ما زاده الآن ليزدري بالخطر وليكشف بصورة واضحة ما أضمرته بروتوكولات صهيون التي ركزت على هدم شباب

الأمم و تزييف قلبه و تزيف عقله ، و احتواه ، و السيهارة عليه ، و صهره في بوتقة الأعمى عن طريق حرية الجنس والجنس و عن طريق لغة التمثيليات والخوارق المابط ، وعن طريق الأغنية المكسورة ، والصورة العارية ، والقصص الإباحية ، وعن طريق ذلك الاحتواء الذي تفرضه لعبة كرة القدم على تلك الجماهير الكئيبة فتجعلها من أن تفهم رسالتها في بناء هذه الأمة ، و تفهم رسالتها البشرية في هذا الوجود ، و تعرف حق الله عليها و التزامها الأخلاقي و مسئوليتها التي يقوم عليها الحساب والجزاء الأخرى .

كلّ هذا تفاصيّل الدعوات والتيارات والأيديلوجيّات التي تراجّه مجتمعنا اليوم حين دخلت إلى بلادنا زياح الماركسية والفرويّدية والوجوديّة والماديّة تحت تأثير غيّة «نور الإيمان بالله»، كما يقدّمه الدين الحق. في هذه السنونات التي سيطرت فيها عواولات تغريب العرب والمسلمين واحتواهم وتغيير منابعهم ودفعهم إلى الحلقه المفتوحة التي يدورون فيها «دائرة السوء» دائرة العلمانيّة والأبيّه من أجل أن يفقدوا ذاتيّتهم وكيّانهم الأصيل.

جاء في البروتوكل الشافى عشر : الأدب والصحافة . هي أعظم قوتين تعليميتين خطيرتين : ولقد نشرنا في كل الدول الكبرى ذات الزعامة أدباء مريضاً قدرأً يقذى النفوس .

وفي ظل الغرائز الموحش في النفس الإنسانية من ثقافة الروح والنفس والمعنويات وعطاء الأديان استطاعت هذه الرياح أن تنفذ إلى القلوب والعقول حيث لم تجد ما يصدقها عنده ويرجع إلى نقص أسلوب التربية القويمية التي لم تجعل لبناء النفس الإنسانية أهمية يقدر ما عملت على بناء العقل والتعليم، وحين أصبحت هذه النظريات الغريبة المتضاربة التي لم تصل إلى درجة العلم والتي بعذت أن تتحقق شيئاً فشيئاً، وأن تصبح بهذه النظريات مناهيج علمية

قدرس في كلية اتنا وجامعة اتنا وهي تتعارض تعارضًا تامًا مع جوهر الدين الحق ، وتبعد وكيانه لا يوجد للفكر الاسلامي والعربي وجهات نظر أو مناهج أصلية في السياسة والمجتمع والاقتصاد والتربية والقانون ، وهكذا وجد شبابنا أنهم ليسوا إلا شظايا طائرة لا جذور لها ولا أصللة تتمد إلى ثقافتها ودينه وعقائدها ، وإن كل شيء في الفكر والثقافة هو غربي الأصل والواقع ، ومن ثم تشكل في النفس والعقل العربية بين ذلك الإحساس بالانتقاص للآباء والفكر والثقافة العربيين المسلمين ، ثم فتحت له هذه المفاهيم الوفادة التي تدرس في جامعاتنا على أنها علوم ، خاصة ما يتعلق منها بالأخلاق والنفس والمجتمع ومسألة خلق الإنسان في كليات العلوم كل هذا خلق ذلك الإحساس الخطير الذي يتمثل الآن في الاندماج بالحياة على أنها مهزلة أو لعبه ، وأن الأخلاق نسبية وأن الحياة القمية عيش عند ماركس وعطاء جنس عند فرويد ، كل هذا يتلقاه أبناؤنا على أنه مناهج علمية مع أنه لم يصل إلى درجة المفهوم العلمي وما تزال مذاهب دارون وماركس وفرويد وسارات تتجدد نقيضها وتنكشف كل يوم عن زيفها وأضطرابها . وأخطر ما في ذلك كله أن نجد هذه المذاهب تقاوم منهج الإيمان بالله والالتزام الأخلاقى والارادة الفردية والمسؤولية والجزاء وتدفع الشباب نحو الاهواء والرغبات والمطامع دون تقدير لحدود الله وضوابط المجتمعات . ومن هنا نجد ذلك الاضطراب الذى يسود الحياة الاجتماعية ، ويدفع إلى هذه التجاوزات الخطيرة نريد أن نضع العلوم والدراسات في إطار القيم الدينية والخلقية . فيكون الإيمان بالله موجهاً لها وحاميها ومحافظاً ، ولا يكون متعارضاً ولا خصياً .

تقول بروتوكولات حكماء صهيون : لا تتهوروا أن تصرخونا كلمات جوفاء ، لاحظوا أن نجاح دارون وماركس ونيتشه قدر تبنيه من قبل .

والأنور الأخلاق لاتجاهات هذه العلوم في الفكر الديني (غير البوادي) سيكون واضحاً لنا على الناكيد .

ويكفي أن نضع تحت أبصار الغبوريين على هذه الأمة هذا الخبر الذي نشرته الإهرام يوم ٢٠ فبراير ١٩٧٦ .

٠ طباعة باشقة المفروشة استدرجت جارتها التليذة باثانوي فجرت خلفها طابوراً من التلميذات تحت لغراة المال والملابس .

هذا عن انحراف الطالبات . أما انحراف الطلاب فإليكم هذا الخبر الذي نشرته الصحف في هذا التاريخ :

٠ عصابة أخرى يزعيمها طلبة توبيخ الشهادات الدراسية : شهادة مزورة مقابل ٨٠٠ جنيه لكل طالب .

وفي أخبار اليوم ٢٩/١١/٧٥ :

٠ سرقة المدرس تليذة على سرقة أبيه .

٠ طالب سرق من شقة جاره الموظف منقولات ومبانٍ ٦٠٠ جنيه .

وفي الأخبار ٢/٢/٧٦ :

٠ طالية جامعية تقول للنيابة : طلقوني . اتضح أن زوجي الطيب طالب بالثانوي .

ومنها :

إحالة المحاسب قاتل ابنه إلى محكمة الجنابات .

ومنها :

٠ إعدام سفاح المحطة الذي اعتقد على فتاة تم قتلها .

وفي الأخبار ١٩٧٦/٨ :

• طالب يقتل فتاة في الشارع بقليل بوب .

ومنها :

• شابان يحاولان خطف فتاة بشارع مجاهس الأمة .

ومن قبل نشرت الصحف هذه العناوين :

• عصابة لتجارة الرقيق الأبيض تتزعمها صاحبة محل كواينر وزوجها

ومن هذه الإشارات نعرف مجرى الريح <sup>ونكتاشف</sup> مصدر الخطر

الذى يواجه الأجيال الجديدة .

أما الشقق المفروشة وما وراءها من محاذير تتعلق بالسياحة وغيرها  
وأثر ذلك على الأسرة المصرية فذلك موضوع آخر ، أما موضوع اليوم  
فهو هذا الخطر الذى يحيط بالشباب والشابات . يقول الاستاذ حسين  
نعمان مدير النيابة :

إن نسبة طالبات الثانوى المتممات في جرائم الآداب في ارتفاع ..  
وهذا مرجمه في الأصل كما أسفرت التحقيقات إلى تفكك أسر هؤلاء  
الطالبات وانشغال رب الأسرة وانصرافه عن رعاية بناته .. حيث لوحظ  
أن الطالبات يخرجن في أوقات متأخرة دون أن يتعرضن للسؤال عن كيفية  
قضاء هذا الوقت بعيداً عن منازلهم .. وعند حضور ولى الأمر لاستلام  
ابنته من النيابة يصاب بالذهول عندما يجد ابنته في مثل هذا الموقف ويعلم  
ذلك بانشغاله طوال الوقت ويتعمد أن يتعمدها بعد ذلك بالإشراف  
والقصوه .. يضاف إلى ذلك عدم إشراف المدرسة على تلميذاتها بالإشراف  
الكافى من حيث إخبار أهلمن بغيابهن وانقطاعهن عن المدرسة . وهناك

نوع من الطالبات ابتدءن عن تعاليم الدين وقيم المجتمع الشرقي حيث يعتبرن قضاهاهن الوقت مع بعض الشبان داخل مساكنهم نوعا من الحرية الشخصية تتطابه المدنية والحضارة . واللافت يجدن استجابة من أمرهن وهؤلاء أكثر انتشارا في الأوساط الاجتماعية الراقية و حتى نجد من هذه الظاهرة يجب تعديل قانون الأحداث يارجاع سن الحدث كأن ١٥ سنة بدلًا من ١٨ لأن معظم الطالبات بالثانوي يعتبرن أحداثا طبقاً لقانون الجديد مما تضطر معه النيابة إلى تسليمهن لأهليهن أو أحالتهن لنهاية الأحداث لعدم الاختصاص وتخرج الفتاة بدون عقاب والطباخات في الشقق المفروشة يلعبن الدور الرئيسي في التغريب بالطالبات .

ناشرة عن التطورات الاقتصادية والاجتماعية التي أصابت المجتمع وأن  
أحكام جرائم الحطف والاغتصاب الموجودة الآن غير رادعة وغير كفيلة  
بإصلاح المجتمع ..

ونحن نرى غير ما يرى الدكتور : نرى أن السبب الوحيد هو أن  
القوانين الوضعية والمناهج التربوية والتعليم مقصورة وقاهرة وعاجزة عن  
استيعاب حقيقة النفس الإنسانية وعلاجها ، وأن التعطّل بالمخذاره وتطورها  
أو العوامل الاقتصادية هذا كلها لا يستطيع أن يقدم الإجابة الصحيحة لهذا  
الموقف وأن منهج الشريعة الإسلامية والتربيّة الإسلامية هما وحدهما صمام  
الآمن الوحيد الذي يلزم الآباء والأمهات بالرعاية ويجعل المدرس والمعلم سبباً  
موجهاً وقدوه .. ولا بد من أن تصبح قيم العقائدية والأخلاقية في نفوس  
شبابنا ذات قوّة فاعلة وأثر كبير ، وأن تكون حدود الله وضوابطه حمایة  
النفس الإنسانية والمجتمع موضع الرعاية والتطبيق ولذلك فإنه :

لابد من أن يقرّر منهج تربوي إسلامي كامل يحمي المجتمع من هذه  
الأخطرار ويحمي الشباب والشابات من هذه التحديات التي تواجههم .

لابد أن تقدم الثقافة النفسية والروحية والدينية لتكون إطاراً  
لثقافة المقلية والعلمية .

لابد من تحرير مناهج التعليم من الآثار التي تركتها عهود الاحلال  
ومن الأهداف التي قصد إليها الاستعمار والغزو الثقافي والتي تحول دون  
قيام أجيال جديدة من الشباب قادر على الربط بين الثقافة والخلق والمجتمع  
في التربية بين النفس والعقل والجسم وهو ما تزال مناهج التربية والتعليم  
قصيرة عن بلوغه .

لابد من قيام التعليم في إطار التربية الخلقية والدينية أساساً وأن  
تكون التربية والتعليم متكاملة : روحًا وجسماً وعقلاً .

• لا بد كأس من وجود تعلم مستقل للشباب وتعليم مستقل للمرأة لأن  
كل منها يجب أن يتلقى تثافة خاصة لشكله حسب تركيبة العقل والجسمى  
وحبه هذه ومسئوليته في الحياة وحسب العلاقات بينه وبين الآخر على  
نحو يتحقق حسن الاتصال بينهما على شرع الله وفق الأهداف التي رسماها  
الدين الحق وطبقاً لرسالة الرجل ومسئوليته في الحياة ورسالة المرأة في الدين  
والأسرة والطفل .

• كل هذه الأخطار والتحديات التي يواجهها جيلنا هذا من الشباب  
والفتيات إنما تعود إلى تقصير الآباء والأمهات أو لا عن مستوىتهم الحقيقة  
في عبء الأمومة على النحو الذي كشفت عنه تحقيقات النيابة مما أوردها  
وأن الرجل مشغول والمرأة مشغولة عن تاجهما الذي يحميهما ويتمنى أنه  
ويرجعها حتى يكبر .

• لا بد أن تكون العلاقة بين الأب والأم ، وبين الأب والأم  
والابناء ، وبين الأبناء والفتيات في الأسرة الواحدة وفي المجتمع كله واضحة  
وصححة وسلبية وقائمة على غير أساس « الغواية » التي دعا إليها وحسنها  
وقدمها للشباب وضمن وتمثيليات ومصرحيات وأفلام سينائية جماعة من  
أبناء هذا البلد متبعين في ذلك ما احدث من زيف فلسفات المفرويدية والوجودية  
والإباختية وللداعية .

فإذا هي فاعلة تلك السلطات الثلاث : التشريعية والتنفيذية والاعلام .

لقد وجدتا للشرعية الإسلامية أنصاراً فهل نحمد لذويية الاسلامية  
أعواناً . . ذلك ما نرجوه ونخاف قدم صورة هذا الخطرو إلى القلوب  
المؤمنة والمقول الواعية لتحمل مستوىها أمام الله وأمام أوطنها وأمتها وقد  
بلغت اللهم فأشهد .

## آفاق البحث

| ص   | مدخل البحث                                             |
|-----|--------------------------------------------------------|
| ٣   | الباب الأول : رياح السموم التي طرحتها النظريات المادية |
| ١٣  | الفصل الأول : أثر الروايات الثلاث                      |
| ٢١  | الفصل الثاني : هدم الأسرة المسلمة                      |
| ٢٨  | الفصل الثالث : حاولة القضاء على وظيفة المرأة الأساسية  |
| ٣٤  | الفصل الرابع : حاذيو تواجهه رسالة الأمومة              |
| ٤١  | الفصل الخامس : أخطار في وجه الطفل المسلم               |
| ٤٩  | الفصل السادس : فساد أسلوب العيش الغربي                 |
| ٦٣  | الباب الثاني : التحديات في وجه المرأة                  |
| ٦٥  | الفصل الأول : التحديات في وجه المرأة المسلمة           |
| ٧٧  | الفصل الثاني : عطاء الإسلام وعطاء الحضارة              |
| ٨٦  | الفصل الثالث : تحديات الأسرة المسلمة                   |
| ١٠١ | الفصل الرابع : اللباس والزينة                          |
| ١١٠ | الباب الثالث : التحديات في وجه الشباب                  |
| ١١٢ | الفصل الأول : التحديات في وجه الشباب                   |
| ١٢٢ | الفصل الثاني : الجريمة والجنس                          |

١٤٣

الفصل الثالث : الفن

١٦٢

الفصل الرابع : المسرحي

١٧٨

الفصل الخامس : السينما

ملاحم البحث

١٨٤

" (أولاً) عودة المرأة إلى البيت

١٩٢

" (ثانياً) عتماداً خلت بلادنا رياح الماركسية